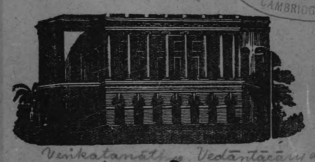
Ind 22/2/158

### BIBLIOTHECA INDICA:

# Collection of Priental Works

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, No. 1042.



### शतदूषगौ

ÇATADÛŞANÎ.

ÇRĪMAN-NIGAMĀNTA-MAHĀ-DEÇIKA,
WITH THE
COMMENTARY ENTITLED CAŅŅAMĀMTA.

ÇRĪMAN-MAHĀ-CĀRYA.

EDITED BY

THE HONORABLE P. ANANDACHARLU VIDVĀVINOD, VIÇĀRADA, RAI BAHADUR, C.I.E., &C.
VOL. I, FASCICULUS I.

#### CALCUTTA:

PRINTED AT THE BAPTIST MISSION PRESS,

AND PUBLISHED BY THE

ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET,

1903.

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY JAN 13 1969

130

. Google

### LIST OF BOOKS FOR SALE

AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

#### No. 57, PARK STREET, CALCUTTA,

AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S AGENTS, MESSRS. LUZAC & CO., 46, GREAT RUSSELL STREET, LONDON, W.C., AND MR. OTTO HARRASSOWI, BOOKSELLER, LEIPZIG, GERMANT.

Complete copies of those works marked with an asterisk \* cannot be supplied—some

#### of the Fasciculi being out of stock.

#### BIBLIOTHECA INDICA.

#### Sanskrit Series.

| Dunanti Der tea                               |               | 13 13 14 3  |           |     |       |
|-----------------------------------------------|---------------|-------------|-----------|-----|-------|
| Advaita Brahma Siddhi, (Text) Fasc. 1-4 @ /   | 6/ each       |             | Rs.       | 1   | . 8   |
| Advaitachinta Kaustubhe, Fasc. 1              |               | ***         | ***       | 0   | 6     |
| *Agni Purana, (Text) Fasc. 4-14 @ /6/ each    |               |             |           | 4   | 2     |
| Aitareva Brahmana, Vol. I, Fasc. 1-5 and V    | ol. II, Fasc. | 1-5 Vol.    | 111,      |     |       |
| Fasc. 1-5 Vol. IV, Fasc. 1-5 @ /6/            |               | ***         | ***       | 7   | 8     |
| Anu Bhasyam, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each      | ***           | ***         | ***       | 1   | 14    |
| Aphorisms of Sandilva, (English) Fasc. 1      |               |             |           | 0   | 12    |
| Astasāhasrikā Prajnāpāramitā, (Text) Fasc. 1  | -6 @  6  eac  | h           | ***       | 2   | 4     |
| Acvavaidvaka, (Text) Fasc, 1-5 (a) /6/ each   | -10           | 15 5 15 5   |           | 1   | 14    |
| Avadana Kalpalata, (Sans. and Tibetan) Vol.   | I, Fasc. 1-5; | Vol. II. F  | asc.      |     |       |
| 1-5 @ 1/ each                                 | 10            |             |           | 10  | 0     |
| *Bhāmatī, (Text) Fasc. 4-8 @ /6/ each         | •••           | •••         |           | 1   | 14    |
| Bhātta Dīpikā Vol. I, Fasc. 1-3               | •••           |             |           | 1   | 2     |
| Brhaddevata (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each       |               |             |           | 1   | 8     |
| Brhaddharma Purana, (Text) Fasc. 1-6 @ /6/    | each          |             |           | 2   | 4     |
| Bodhicarvayatara of Cantidevi, Fasc. 1-2      |               |             |           | 0   | 12 -  |
| Catalogue of Sanskrit Books and MSS., Fasc.   | 1-3 @ 2/ ea   | ch          | -         | 100 | 0     |
| Oatanatha Brahmana, Fasc, 1-7                 | 200 1 2 1 2 1 | ***         | ***       | 2   | 10    |
| Catagahasrika Projnaparamita, (Text) Fasc. 1  | -5 @ /6/ ea   | ch          | ***       | 1   | 14    |
| *Caturvarga Chintamani (Text) Vols. 11, 1-25  | ; III. Part   | I, Fasc. 1- | -18.      | 10  |       |
| Part II, Fasc. 1-10 @ /6/ each                | •••           | •••         | ***       | 19  | 14    |
| Catadusani, Fasc. 1                           |               |             | 22.00     | 0   | 6     |
| Catasahasrika-prajna-parimita Part I Fasc. 1- | -5@/6/        | •••         |           | 1   | 14    |
| Olokavartika (English) Fasc. 1-3              |               |             | ***       | 2   | 4     |
| Crente Sutre of Anastamba. (Text) Fasc. 4-    | 17 @ /6/ eac  | in Trans    |           | 5   | 4     |
| Ditto Çankhayana, (Text) Vol. 1,              | Fasc. 1-7;    | Vol. 11, F  | asc.      | -   | 10    |
| 1-4, Vol. III, Fasc. 1-4 @ /6/ each           | •••           | •••         | ***       | 1   | 10    |
| Çri Bhashyam, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/ each     |               | ***         | 200       |     | 12    |
| Dan Kriya Kaumudi, Fasc. 1-2                  |               | ***         | **        | 0   | 14    |
| Gadadhara Paddhati Kalasara Vol 1. Fasc. 1-   | 5             |             | -         | 1   | 8     |
| Kāla Mādhava, (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each     |               |             | 111       | 1   | 8     |
| Kāla Viveka, Fasc. 1-4                        | ***           | •••         |           |     | 8     |
| Katantra, (Text) Fasc. 1-6 @ /12/ each        | 1101          | ***         |           | 10  | 8     |
| Kathā Sarit Sāgara, (English) Fasc. 1-14 @ /  | 12/ each      | ***         | 3         | 3   | 6     |
| Kurma Purana, (Text) Fasc. 1-9 @ /6/ each     |               |             |           | 2   | 4     |
| Lalita-Vistara, (English) Fasc. 1-3 @ /12/ ea | CH            | ***         | <b>6"</b> | 4   | 2     |
| Madana Pārijāta, (Text) Fasc. 1-11 @ /6/ eac  | & Wat II V    | 1-7 6       | igi       |     |       |
| Mahā-bhāṣya-pradīpōdyōta, (Text) Fasc. 1-9    | or vol. 11, E | 880. 1-1 6  | 2 101     | 6   | 0     |
| each                                          | •••           |             | ***       | 1   | 2     |
| Manutika Sangraha, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/ e   | aon<br>19 aon | •••         |           | 4   | - 8   |
| Mārkandēya Purāna, (English) Fasc. 1-6 @      | 12 baon       | ***         |           | 4   | 14    |
| *Mimainsa Darçana, (Text) Fasc. 7-19 @ [6]    | васи          |             |           | 1   | 2     |
| Narada Smrti, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/          | The same of   | ***         | ***       | 1   | 14    |
| Nyayavartika, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/          | V Feet 1-8    | @ 161 000   | h         | 5   | 4     |
| Nirukta, (Text) Vol. III, Fasc. 1-6; Vol. I   | T, Fast. 1-0  |             |           | 2   | 10    |
| Nityacarapaddhati Fasc. 1-7 (Text) @  6       |               | ***         | ***       | 0   | 10    |
| a Nyayabindutika, (Text)                      | Food 1-6      | Vol II      | Fasc      |     |       |
| andraya Kneumanjali Prakarana (Text) Vol. I   | i, Pasc. 1-0  | , , , , , , | Wist.     | 3   |       |
| aclose -3 @ /6/ each                          | ***           | F-1455      | - 329     | 1   | 1 1 2 |

Digitized by GOO

@ /6/ es



#### EDITOR'S NOTE.

The learned work, of which the first Fasciculus is now published, was composed by the greatest authority in this line, after Çrī Rāmānuja. The Commentary is a labour of love by one who was the author's warmest admirer and the most ardent student. I need hardly mention that, in venturing to submit to the public this first instalment of what may be truly described as a marvel of learning and of reasoning, the editor has the satisfaction that, so far as circumstances permitted, it has passed through the hands of Çrīman Mahāmahopādhyāya Çrī-Rarga Chariar, Echambari Tiruvendruburam Çatāvadhānī Çrīnivāsa Chariar, and Tirumanjalampadadur Narasimha Chariar.

That their names are a guarantee for accuracy, and that, without their services, the editor should have despaired of ever accomplishing even his minor task goes without saying. The editor's special thanks are due to Çriman Narasimha Chariar who, being near at hand, has been most useful.

### इरिः च्राम्।

श्रीमते श्यवदनपरब्रह्मे नमः।

श्रीमते भगवद्रामानुजाय नमः।

श्रीमते निगमान्तमहादेशिकाय नमः।

# श्रतदूषगी।

### ब्रह्मशब्दरुत्त्यनुपपत्तिवादः प्रथमः।

श्रीमान्वेद्धटनाथार्थः कवितार्किककेसरी।
वेदान्ताचार्यवर्थीने सिक्सधत्तां सदाइदि॥
समाद्दारसान्नां प्रतिपदस्यां धाम यजुषां स्वयः प्रत्यूहानां सहरिवितिविक्षेधज्ञस्येः।
कथादपंजुभ्यत्कस्ति कथककोसाइसभवं
हरत्वन्तर्धानां इयवदन हेषा इसहसः॥
द्रद्म्ययमसभवत्कुमितजासकूसंकषाः
स्वयमतविषानसञ्ज्ञसितजीवजीवातवः।
चर्म्यस्तमचरं यितपुरन्दरस्रोक्तयः।
चिरन्तनसरस्तीपिकुरवन्धसेरिभिकाः॥

प्राचीस्रोत्यपदवीं यतिराजदृ (जु)ष्टां
तत्सिचिक्षष्टमपि वा (यत्किचिदन्यदपि वा) मतमाश्रयन्तः।
प्राज्ञा यथोदितमिदं शुकवत्पठन्तः
प्रच्छन्नवौद्धविजये परितोयतध्यम्॥

१५ वादाइवेषु निर्भेत्तं वेदमार्गविदूषकान्।
प्रयुच्यतां गरश्रेणी निश्चिताश्चतदूषणी॥
तस्च तावस्काम्बारको विस्तार विद्यार विद्यार

तच तावच्छास्तारको, विचार विषयत्वेन स्वक्र घर-स्वचयत् । परोक्ता ब्रह्म घन्दस्य दक्तिरच निरस्यते ॥ निर्विभेष ब्रह्मवादे ब्रह्म श्रब्दस्य क्वचिनुष्य(दक्त)लमस्ति न वा,

- २० नचेदसाधुत्वापितः, साधुत्वस्य मिय्यालमभुपगच्छताम-षाधुलमिष्टमिति चेत्, इन्त तिर्हे धर्वभ्रव्दामाधुलम्, साध्वसाधुितवेकाभावे च इतं षाङ्गोपाङ्गेर्वेदैः, मुख्यार्थ-ग्रत्यस्य तत्मूबहत्त्यनारे सिङ्गत्वेचायभवित कयं कचिद्-बोधकलमिप, न च षाङ्गेतिकोऽयमपश्चंभो वा, येन
- २५ वाचकत्वाभिमानाद्वोधकतं छात्, यखायमपश्रंग्रश्रद्भीत मोऽपि तथा वृत्तिविकाल्पेन निर्धूयेत, ननु ब्रह्मग्रब्दछायं महिमा, यनुष्णार्थेविरहेऽपि नित्यं खचणया ब्रह्म बोधय-तीति, तदिदं वन्ध्यायाः पौचदर्गनम्, मुख्यार्थमंबन्धिन्यमुख्ये वृत्ति हिं खचणा, तदभावेऽपि तद्वृत्तिं भवानेव भाषेत,
- ३ कि चैवसुखार्थश्त्यासूर्वे ग्रब्दासं तमर्थं सचयन्तीति खीकि-येत महामीमांसकेन, कोहिलदुक्तन्यायवित्कुचापि प्रक्रि-कृतिगौरवसृत्येत्, मुखार्थश्रन्थेन ब्रह्म सच्छमितिवदता

तदिप मुखान्तरेण संवितसुखे निचित्रम्, श्रवाश्चवादाश्च वाश्चवादेन निर्मिश्चन्तेः श्रक्षि चेल्किमन्यक्षिन् विचार्विषये १५ वा, नाद्यः, निर्मिमत्ते पुनरमाधुनापातात्, यदृष्का-श्रव्दोऽपि दि खद्धपनिमित्तकश्चास्तश्चेश्चितः, न चार्यं यः मानाभावात्, निक्तिविरोधाद्य, यनिमित्तने च यः प्रकृत्यादिष्यस्य प्रयोगः य ब्रह्मागुण्लेशयोगादौपचारिक रत्यभाषि, श्रनुवृत्तस्य श्राकृतिद्धपत्य निमित्तस्यासिद्धेः,

- ४० वहत्त वंहणतमात्रस वृद्धदादिग्रब्दवदितप्रधिक्ततात्, त्रानेकग्रिक्तक्यने गौरवात्, स्रोकोत्तरवहत्तादि मात्रस तु भग्वक्वन्दनया (त्याया) दुपचार दारतात्, त्रान्यश्चा गौणवित्तक्षेप्येत, यत्साचादपरोचं (तद्र) ब्रह्मति विभेषणञ्चान्यचासुख्यतां व्यनिक्त, "तिसिक्षेव ब्रह्मभ्रब्दो सुख्यदक्तो महासुने"
- ४५ रति च सर्घते, "दे ब्रह्मणी वेदितचे" रत्यादिकमिप "चीणितेजांषि न स्पृत्रेत्" रत्यादिवन्नुख्यासुख्यससुच्चयाभि-प्रायम् ; न दितीयः, शुद्धोपिश्तविकस्पास्थलात्, न हि निर्वित्रेषतयाभिमते शुद्धे "संहति संख्यती"ति श्रृत्युक्तं निमित्तमिस्ति, श्रिधिष्ठानलेन सर्वविवर्त्तमुख्यतया च तत्था-
- ५ ॰ दिति चेन्नः तच तद्भयानभ्युपगमात्, श्रान्यया सुक्ताविष तद्योगात् सुक्तेरेव सुकेः, उपस्च चणार्थं निर्वचनमिति चेन्नः विशेषणार्थले बाधका(धा)भावात्, "तस्मादुखते परं ब्रह्मे"ति प्रवृत्तिनिमत्तत्येवस्य स्वादिश्रुतेः, "रुष्ठलाद् संष्ठणलाच तद्-ब्रह्मोत्यभिधीयत" दति स्रतेय, "गोलाभिसम्बन्धाद्वौ"रिति-

- ५ ५ वत् ; ऋत् व्यावहारिकन्तदेशिक्यम् ; क्रथन्तर्षः ग्रुद्धेष्टित्तः ; तदि तद्दाराव(गाक्यत)गम्यत दति चेत् ; ति हितक्यसुख्यम्, उपिहतम्मुख्यमिति पचन्त ऋतिसद्ध्वाभाविकमार्वद्या- चुपित (पेत) वविवचायां खमतविरोधादपान्तः, स्वाभि- मताज्ञानादिदोषोपिहतवन्त्वनाचमन्तिक्षमञ्जीतमस्रार्तमसीच-
- इति खापियथते, तच च ग्राह्रे परे ब्रह्मणि निर्दीषभयगुण-विशिष्टविषयभगवच्छव्दसुख्यद्यत्तिनिर्दापितिरोधः, "पर्म्-ब्रह्मपरत्थामपविचं परमं भवानि" ति खुत्यनुपपत्तिः, पविचं परममित्यादिसमभियाद्यारवैयर्थं (घव्यं) च। निर्विश्रोषखचणायान्तु खुति नं क्रयंच्बिद्पि सम्भवतिः;
- श्र्याक्ष्य गुणाभिधानक्षपतालसा रति, पूर्वापरादि-विसंवादाच न सुचापि निर्मुणसिद्धिः, ऋषिचाविद्यानि-दत्त्यर्थमिषज्ञातस्यसुपहितसिद्याधिकं वाः त्राधे तस्या-वेदकतटस्य स्वक्षपत्रचणादिभिरपि तद्ग्रहणादविभिष्टनस्न-णिष्टस्यप्रसिद्धास्मदिष्टसिद्धिस्सात्, स्याचातत्त्रज्ञानादेव मोच-
- चिद्धः, तस्य मिथ्यालेनेव युगाभिरक्षीकारात्ः दितीये लत्तद्वात्यक्षेन तद्(क्रवस्य)क्षयोग एव, तस्विष्टितन्तिष्णज्ञास्यते सस्यते ग्रोधते चेति चेत्, तत एव निर्विग्रेषसचकत्रद्वाग्रम्दाद् ज्ञातत्वसचितलग्रोधितलिसद्धाजिज्ञासाद्यनपेचास्यात्ः न जिज्ञासादौविधिः, ज्ञहष्टार्थलाभावात्ः येन पिष्टपेषणं ०५ सहेम, निर्वाधिने ब्रह्मग्रम्दवत्त्तमविद्वः प्रतिबोधनेन सर्वे सार्थमिति चेत्ः किस्मख्यामन्यां वा, पूर्वेचप्रस्तत्वाघातः,

सवस्रोपहितमुख्यद्विविषयबोधनोपचीणवात्, अनुपहि-ते हि सचणामेववद्धि, श्राभिधानाङ्गीकारे वा किं सार्व-च्यादिविभिष्टपरमञ्जाभिधानप्रदेषेणः उत्तरत्र "त्रधीशी"-८ • त्यादि वैघन्यम् ; ब्रह्मग्रन्दस्य सुख्यार्थमधीसीत्युके सद्यार्थ-जजणोपदेशस्य श्रमङ्गतेः, जच्यार्थमधी हीति तु निरुत्यानम्, मुख्यार्थवाधादिनिश्चयपूर्वकलादमुख्य-कार्णाभावात्, (खार्ष)वृत्तिविज्ञप्तेः, तिष्ययस्य चाच ततः प्रागिसद्धेः, तत्म द्वी वा निविधेषावगमे किं प्रश्लेन प्रत्युक्ता वाः ८ ५ मुख्यार्थंबाधोनिश्चितः, खुरुयार्थविभेषञ्च न विदितः त्रस्मि-स्रवसरे प्रश्नाचस्तु, माश्चत्, किं प्रत्यचेण बाधः, किंवानुमा-नेन, त्रय तर्नेण, त्रयवा ताहुश्रेनागमेन; नाद्यः, त्रतीन्द्रये प्रत्यचबाधायोगात्, न दितीय हतीयौ ; श्रनुमानस तर्क-माचस च निल्यागमै:सर्धितुमग्रक्ते:; न चतुर्थ:; न संइति न ८ • इंड्यतीति च वाक्यान्तराभावात्, निर्मुणादिवाक्येसिसिझ-रिति चेत्; तथापि निर्मूखः प्रश्नः, तैरेवबुभुत्सित बोधात्; न च तैर्पि (ततोऽपि) तत्तिद्धिन्यांया, ऋविरुद्धविषयसिद्धा तेषामणान्यपर्यस्य वच्छमाणलात्; ज्ञापातविदितार्थेश्रुति-विप्रतिपत्त्यासन्दिद्यानः कीट्टग्स्तं ब्रह्मग्रब्दविवचितमिति ८ ५ पृच्छतीत चेत्, नैवम् : तटखखद्धप्तस्याभ्यामपि कार एतवे सच का विषयाभां सन्दे इसीव सापन प्रसङ्गात ; न च निर्विभेषं सविभेषं वेति विस्त्रभतोजगत्कारणलोक्यानिर्विभेष-

लिव्यविस्थित्, श्रिप तु सर्वेकार्णलाचित्रं सर्वेज्ञवर्व-

विदादिग्रब्दकष्ठोक्तञ्च सर्वज्ञलादिकं सुद्धलमेव निर्धार्थेतः

- १०० नम्बिविदितमुख्यसच(साचिषा)कविभागः शिखोसुसुचुिभर्जिज्ञास्यं ब्रह्मोति सामान्यत उपशुत्य तस्त्वचणं प्रच्छिति,
  श्राचार्यस्य क्षास्त्वविद्बद्याशब्दसच्यानिर्विश्रेषवस्तुसचणसुपदिश(त)ित, तद्पि न, सुसुचुिभिर्जिज्ञास्यं निर्विशेषिमत्यस्वैव निर्मूखलात्; प्रत्युत "तमेवं विद्दा" नित्यादिभि-
- १०५ विंसतिगुणविग्रह्यापार विशिष्टम हा पुरुष वेदन स्वैवासतलप्राप्त्युपायल श्रवणाद वाधा च श्रातो यथा श्रुत एव
  ब्रह्म प्रब्दं सर्वेमि च यास्तः "ब्रह्म परि इटं वर्वत"
  इति. दूदं सर्वेमि भिष्रत्याभाष्यत "ब्रह्म प्रब्देन च स्वभावतो विरस्ति विश्वस्ते वो देवा विश्वस्ते वि
- ११० पुरुषोत्तमोऽभिधीयत" इति, श्रभिधीयते—सुख्ययादृत्या
  बोध्वते, श्रमेवश्रामकमनेवंविधञ्च किमपि ब्रह्मेति वदतां
  सर्वेषामण(सेवा)चिन्रासो भावः, विश्रोषणद्वयेन च
  ब्रह्मपुरुषोत्तमग्रब्दयोर्निरुक्तिर्पि खञ्चते ।

इति कवितार्किकसिंहस्य सर्वतन्त्रस्वतन्त्रस्य श्रीमदेङ्गटनाधस्य वेदान्ताचार्यस्य क्वतिषु प्रतदूषणां ब्रह्मप्रब्दृहत्त्यनुपपत्ति वादः प्रथमः ।

श्रीमते निगमान्तम हादेशिकाय नमः।

### श्रीमते निगमान्तमहादेशिकाय गमः। श्रतदृषय्यां जिज्ञासानुपपत्तिवादो दितीयः।

श्रय स्वातीकभाषस निर्विभेषस द्यतः। विश्रद्धस्थापि जिज्ञासा परेष्टा प्रतिविध्वते ॥ यदाडः । ब्रह्मण्डद् निर्दिष्टं विचार्यम् अनुद्तितानसमि-तखरूपैकप्रकाशमशेषविशेषशून्यमनाद्यविद्यान्थकारितन्नित्यश्-५ द्वश्चेति, तत्र विचित्रो व्याघातः, यद्भिनवित्तिकर्म कथन्तत्र जिज्ञासाः सामान्यतोविदितेविशेषतस वेदितस्ये तस्रवत्तेः; श्चन्यया हेतुप्रयोजन विरहे तदयोगात्; न च ब्रह्मणि तथाविधवेदनदयविषयलं परेरिखते, जिज्ञासापूर्वकं परी-चणमचप्रकास्यते, तञ्च तच प्रमाणोपचेपेण, प्रमाणञ्च निर्वि-१ • षयस निरूपम्, सविषयले तु तदिषयलात् दृश्यलमियाल-जंडलादिखोकानिष्टापत्तिः; स्वरूप्पत्रकाम एव हेतुः फलञ्च जिज्ञासाया इति चेदाः तस्यास्तर्भयसामानाधिकर्षः-नियमदृष्टेः, खद्दपप्रकाष्यस्य च तदेकाधारताभावात् : स्वनादेः प्रकाश्रस च निर्पेच हेतुले जिज्ञासाना दिलप्रसक्तेः; सापेचले १ ५ यथादर्शनं खविषयवेदनापेचणात्, प्रागसिद्धः तुच्छल-कार्यवयोरन्यतरप्रसङ्गात्, प्राक्तिद्वस्थ पालात्वे चानादिलभङ्गात्, उपहितक्षेण वेदनदयविषय-लाच्चिज्ञासा खादिति चे**द्धः, हे**तोहपहितविषयलाभ्युपगमे-ऽपि पाष्ट्य तथाले भ्रान्तिवापातात्, भ्रान्तेश्वासम्पाद्यवात्र २० तद्थें(र्थः) प्रेचावतां प्रारमः, आन्तिमेव प्रमितिमान्यमानेस्ता
संपाद्येति चेनः परीचनेभ्योऽपि प्राथमिकआन्तिप्रमालव्यवसाथिनामेव प्रागल्भप्रमङ्गात्, स्वरूपव्यतिरिक्तं कत्नं
मिथ्येति प्रयोजकि प्राचणिवरोधाः नित्यभूतेऽपि समाधिवत्
स्नाच साचिलं वैष्रद्यमाचं वा साध्यमिति चेनः तथोरपि

१५ तत्सक्ष्पले सिद्धलात्; धर्मले सत्यलिमध्यालिवकस्पन्नोभात्; श्रांतिरिकाकारप्रकाश एव (च वै) चेदैश्रयन्तस्मिष्ठायाकारे स एव विकस्पः, नित्यस्वमान्निष्णि निर्शेनिविशेषे च क दरानीं प्रकाश्य श्राकारः, क्षश्रञ्च जिज्ञासा; दरं किमिति वा कथमिति वा सास्थात्, सर्वच थथायथं विदिताविदि-

ताकारभेदो दुष्यजः, कृत्स्वावगत्यनवगत्योर्नेष्पास्त्र निर्देन
त्कलाभ्यान्तद्योगात्ः किं कथिमत्यच का गतिरिति
चेत्, न, तचापि सामान्यतः प्रतीतसमुदायान्तर्गतविग्रेषनिर्धारणार्थलात्किमादेः, एतेषु किङ्कथिमत्येव हि तचाकाङ्काः यः पुनर्ज्ञाताज्ञातांग्रविकच्येन जिज्ञासास्रक्पमेव

३५ खण्डयेत्, स ब्रह्माजिज्ञासामपि जिघांसती(खण्डयेदि)ति कः
प्रकृतोपयोगः, दृष्टा च सा यथास्रोकिमिसापिः अन्यथाऽनारसेण प्रास्तोच्छित्तेः, अस्तिसापि सामान्यतः खरूपज्ञितः
अध्यासितरोधिरूपेण विभेषतस्र जिज्ञासा, मैवंः निर्विभेषे
सामान्यासिद्धेः, निस्तामान्ये च विभेषायोगात्, कर्णनया

४ • तदुपपत्तिरिति चेत्रं सामान्यरूपस्य कस्पितले स्ररूपो-स्थितः, विशेषासंभवाद्य, नद्मकिश्चिद्भृतोविशेषतः कश्चित्

कात्, न बातु खर्मको कुम्बकादिः, ज प्र "प्रस्ति प्रद्विति जेद्रेट, क्लानेननातोजिङ्ग "रिकि सावयक्ती सुनिः प्रश्लाम-जानाम्यभीवाभंगहेत ; जानह्या(वक्रकाता)दिलक्षयामा- श्री स्वाकारभ्रमादिशेव नुश्रुकेति अत्युक्तम्, स्वाय सिद्धान्ताच ; विशेषकं तु कल्पितले तिक्तिकामाविकाकं, न वि अक्तक्षासद-पूर्वासार्वास्थनार्त्रे पूर्विक विकालिकाकार्यतीकार्थं का प्रारीर-कमित्रमेद्रवाद्याः कश्विद्ति असते, स्वित्राताकार्तिम्यान-वोक्सनार्पनिति तः खात्, ज तर्वि नद्मविकासन्, प्रपि ५ । इनवामाकारपाकी निवानित, ज्ञातः किमिति केत्, स्राति-क्ष अरखार्यभक्षां(स्थान) सावत्, ब्रह्मात्सेन्यं त्यास्त्रवेश्वित क्रमतकाइतिस्, क्रांस्पितभेद्क्षिणाल्ओरित क्रहीरिति सेन्, ने, मार्थ्यमिकसतेऽपि तहानेन साहिष्टेक्यकाभे जाहि-आद्विक्यापातात्; अन्य अन्ति, निव्यताकार् क्रियाल-अ.अ. नुवार्शम अद्याकता कृत्यमका विश्वमिति ता विवाद्या वा स्वापिन-लिति, नाईपि यदि सत्तालम्बनुद्धिकोजीक्रकमहा न जिल्हासम् ; अधिकुर्वतः अत्यते सिहतीयताः, निक्रय्याते अस्तियोगिकानिका स्थान, सा विद्यारा वित्यको सास्त स्थार्थात्, मर्स्पर किरोधे (प्र) महारामास्यिवायोगात् । यदि नाचि-**३ व्यमि** कस्पितं, जायकादाः **क्यिन्**ताकार्कृतियां निष्टत्तिः ; व्यक्तिकिनिवस्तिमात्रम्या भागपि युक्तभक्तित क्रतं (कि) त्तद्रयंत्रियास्त्रायनेन, जनक्दीकुद्तामृतपूर्वाका स्(इय)वै प्रिष्ठं परिष्कर जा त जिल्हामाजिति, जिल्ला यश्राह्मं क्याजिशासी-

2

र्वेदितव्यन्तर्षि दुस्थजनेषास्त्रम्, तथा प्रकाग्रस्य संसारभेषज-६५ लानभ्युपगमात्, श्रन्यथा प्रागेव सुक्तिसिद्धौ किमर्था जिज्ञामा, क्षयञ्चागुद्धतत्त्वोपदेशिनग्यास्त्रस्य तत्त्वावेदकलम्, कथन्तरामतत्त्वज्ञानेन भ्रान्तिविखयः ननु भरस्रभमेण दामदर्वी करभ्रमनिष्टि त्तिवस्थात् ; न स्थात्, तद्देव भ्रान्य-न्तरिखतावात्यन्तिकलासिद्धेः ; तदिखापकतत्त्वज्ञानादेक्क-क्रमेणाचासमावात्; ऋहेतुकविनाशादेश निर्सिखमाण-लात्। शुद्धनार्षि जिज्ञास्थमपि न ते स्थात्; ज्ञश्चातत्त्व-कपसार्मानभ्युपममात्, शासाचन्द्रन्यायेन सक्ष्यस्य देवति मतमिति चेत्; क्षश्चन्तदधीनवोधविषयतामन्तरेण दृष्टान्त-दार्षान्तिकयोसाद्पस्तच्यलम्, तदिषयले च कथनास्रयुक्त-७५ दोषातिकमः, सोऽपि बोधस्खवेद्यत(ता)या भान्तिरमत्यस्य-त्यदोष इति चेत्, विस्तीननात्तावेदकवाकीः ; वेद्यमिथ्याल-मनारेण भान्तिलायोगात्, उपलचणपर्वावलम्बननैषाखाः ; शुद्धियास निलाऽनिला वा, त्राचे किमश्रीजिज्ञामा, श्रन्ततन्तस्थासादर्थान्, श्रद्धताध्यवसायार्थं सा स्थात् न तु ८० श्रद्धार्थमिति चेन्न, तद्धावसायेनापि तत्सिद्धार्यन भवितयम्, श्रन्यथा नेषास्थात्, श्रारोपिता श्रद्धिनिरमनात् सापास्थ-मिति चेन, श्रारीपधंभवे नित्यशृद्धयोगातः उपर्केऽपि साटिनेग्रुअलवत् (तत्) संभव इति चेन्न, भावानभिज्ञानात्, न हि वयमारोष्य(प)दोषलेनाशुद्धिं प्रमञ्जयामः, ब्रह्म-८५ छोव सुदृष्टिक(र्नृक)स्थितविविध(विपर्थय)दोषदृष्टेरभ्युपगमात्,

किन्तु भ्रमाद्याधारतया, न तथा स्वित्वस्थयं स्वातमनिरागमध्यस्ति, न च तत्कर्वकोऽन्यकर्वको वा रक्तताधायस्त्रक्वेतिमाख्यग्रद्धिविरोधी; द्वष्ट त खदोषेण ब्रह्मणि
खयमेव वंभ्रम्यमाणे कयं भ्रान्यादिप्रत्यनीकतामयी ग्रद्धिनित्या; भ्रान्तिरिप स्विटिकरागादि(राग)वत्त्तकाो नास्तीति
निस्तार दित चेत्, खितन्ति विचार्गेष्णस्यम्, प्रथत्येव
भ्रान्तिस्वतीव भातीति तिस्ववर्तनम् प्रसमिति चेत्, न,
तस्त्रसभ्यस्यलिमय्यालिकस्ये (यति) यदितीयलानवस्ययोरस्थतरापातात्; स्वरूपेण ब्रह्मनभ्रास्थिति किन्तु जीवेयरक्षपाभ्यामिति चेत्; इन्त एकां व्याद्यतिम् परिदर्तमनेकाम्रपादस्ये; कथमभ्रान्तस्य तस्य तद्भावः, क्र्यं यविज्ञोऽपि
भ्रास्यतीति विवचाणुत्तिष्ठेतः क्रश्रम्य एक श्रात्मायुगपत्यवेजमज्ञश्चात्मानमनुगन्दधीतः प्रपश्चिय्यते चेतत्. उत्तर्यः
त नित्यग्रद्धलश्रुत्यादिविरोधः, किश्चोभयाविभन्त्वयात्व

- १ • नित्यलम् उत्तरैकाविधमत्तया पूर्वैकाविधमत्तया वा ; नादाः, चिवर्गापवर्गथोरैकराक्षप्रसङ्गात्, वैराग्योपदेशादिवैयर्थात् ; श्रप्तनरादित्त श्रुत्यादिविरोधाच ; श्रत एव न दितीयः, बन्धमीचयोर्थुलामताप्रसङ्गात्, ग्रद्धेरसाध्यलेन विचारादि-नैष्पत्थाच ; दृतीयस्त न ग्रद्धेर्नित्यस्वस्पैको स्थात् ; निरव-
- १०५ धिकलमावधिकलयोर्नित्यवैरात्, स्नितिरेके च म एव

  . मत्यासत्यविकच्यावतार दति . यद्यप्यसमाते नित्यग्रद्धः
  देश्वरः माध्यग्रद्धः चेत्रज्ञस जिज्ञास्थेते, तथापि न प्रति-

क्दीः देव**रक्षकेत्य**धनात्। कोकाद्वेतकथाया प्रपि साक्षानितात् संत्वाताः उट्टार्म्यसम् । परमपुर्वः १.६. बाराधनातमाकास्तार्थमधीतस्त्रिवर्गसम्वर्गकः प्रयक्तीति किः प्राचीनर्याद्यः, यः वदिः समसेवः आस्मेत् सात्रितपा-षौपविक्रमुण्डीनो वा न तर्षः विश्वमुखः, "सर्घपेऽप्-प्रकारिक व्यापात्, **व्याप्रियत्**सर्वेद्धान्ति कोनात् तद-भानेऽभि तीयविष्यका तस्त्र सणवम् समित्रित येण ; ः १ १ ५ क स्थितसः सार्वकादिर्जिगादिस्यपि सि**देशस्**रिपस्तिप्रसङ्गात् ; स्विकेषु न तत्त्वकृतिरिक्ति चेकः चिकिक्रोमत्ः मदा-जनप्रश्चित्रका दिले दिले देव , सर्वेद्धां अर्नवसामूडब-विष्युतां कविद्वि प्रामाक्षिकवादिक्षक्षमञ्ज्ञे शासिद्धेः, भ्रामुर्यस विकास दमसोयकता या विद्यादिवदिति, ९ क् • तत्त्वहास्कोतः **स्टि** तत्तेतसेक तुरुपम्का(तृषुप्रस्था)प्रधा-क्रोज्याः न वि जित्रास्त्रक्षपूर्वाचीक क्षक्तीति नैगमः स्त्रायम वैनम्भिवेद्यन्तिस्त्रेद्धविष्यापा-त्रापन्तिर्रह्माः त्रेतद्विषय्यानिभागः स्युक्त्राराभिधेय-सुभयतिष्ठं वर्वेशः प्रस्तुत त्यीवारभृष्ठ्वे तिव्यवितलमा र ् १२५ "तस्पनमात्रदेशस्तासम् स एव शिकास्यः कुनि ।

> द्ति विति। किंक्सिंड्स वर्षतम्बद्धतम्बस् वीमक्क्सिंटमाध्यस वेदामात्रार्थस इतिषु प्रतकूषसाम् विद्यासात्रपर्यनिवार्दो दितीयः।

### श्रीमते निगमान्तमहादेशिकाय नमः।

### गतदूषकाम्

# रेक्श्रास्त्रसम्बनकद्रस्तृतीयः।

स्ट्राह्मः कर्मभागेन यौरादे समस्थितहरः । सुनितं सहजनादाक्षसम्बद्धापासके ॥

दिश्वतन्त्रात्वर्थयनविभिनाध्यापनविभिनावामयुक्तमध्ययन सङ्ख्या भ्रद्रस्कः (कार्या) साधायविषयभिति । ५ विभिन्नेत्रप्रमुक्तमाद्यंविषाद्रोपि बत्नामोष्टः तथीस्-को स्काशास्त्र हात् विभिन्नुको साश्यकोकः रागप्रवृत्ती दः सात् भावद्वागस् प्रद्रायुपमत्तेः, सैवम् विक्रमाहरूवात्; कि महापि क्लिए पहोन्द कि वाकर्तकः इम्बार पुरुषक पतुर्विषि प्रवार्वेचु सामग्रंभवात्, क्राह्मेक् भोगग्रंभवे विरो-६० भागावास . पनित सुभवभावामाविधाः यस्य तु का-चित्रकोतामः तस्रोतादेशविकारे का विचित्रक्षेत्र चेकः यस्य कोब्रायकोपसुत्मते दिंतर्गमा च विश्वस वेद्दोदिवेषु, चतुर्कण-अस्त्रात् यसः चात्रक्तिरापदाः, तसः केतिप्रमङ्गात् . चन्नगर्था-क्षिकारः सार्थः प्रति प्रक्षमामीमांचेति चेतृ ह्यार्थः विका-१ ५ प्राप्तिः तिष्ठतु पुरुषार्थस्यः व्यवस्थादिरागादपि क्रमाविकारमध्येतः वेत व महामाविकारमध्येतः कर्म-आके क विकार वक्कोजयम् क्वलमीमांयकम् राष्ट्रमी-

मांचकैरपि प्रतिवक्तवाः, सिद्धेऽपि खुत्यत्तिसंभवात्, श्रप्राप्ते स्तः पुमर्थे च विषयेप्रवृत्त्यनङ्गलेपि श्रवणादियोगात्, श्रार्थ-१ • ज्ञानस स्नतन्त्रले उपायानुष्टानभेषलेऽपि तदुपयोगि विद्वार्थवाधायोगाचेति . क्रम्प्रीपभूतस्यात्मनःस्यान्तरा-दिचार इति वदतापि प्रारीरकं प्रास्त्रेकदेण इति स्त्रीकर्तव्यम्, श्रान्यतस्तर्योगात्, तेनैव दिनाभुक्तकपित्यन्यायेन निस्नार एव वेदान्त इति नास्तिकानां वचनमवधूयते, श्रास्तु तर्षि २ ५ महीकविषयतया विचारमङ्गोचः, श्रतिश्रचितपुरुषार्थप्रतीतौ ं "श्वितेरविन्द" द्रत्यादि न्यायावतारादिति चेदः कर्म-विचारस्य केश्वद्यननुष्ठानप्रमङ्गात्; श्राह्मिवति चेश्व; प्रत्य-चिवरोधात्. त्रतिप्रयितपुरुषार्थप्रतीत्यभावात् कस्वचित्तदु-पपत्तिरिति चेनः तदभावस्य चयन्तभागानध्ययनादा ः । तत्स इकारिविरहादाः नाद्यः, विधेः कृतस्विषयलस्याप-नात्. न दितीयः, साङ्गाध्ययनादेव तचापि तलिहे:. न हि साङ्गाध्ययनविधेस्तचेव सर्पमारः, श्रन्यवापि तस्रस-ङ्गात्, तथात्वे वाक्तमास्त्रारमः. तित्सद्भावणनादिदुर्वाधना-(वण्रा)दार्ब्यादपथे प्रवर्तने कर्ममीमांचका इति चेनः, लयापि ३ ५ विविद्धा साधनाधिकारे कर्मणां सत्पथलखीकारात्. तथापि तदिचारकारीरकाषेष दति चेलिहं प्रास्तैकाम्, कर्मखरूपादिविचारमन्तरेण विविदिषार्थविनियोगायोगात् ; वेदनार्थविचारपचेऽपि किं पुनः . भवान्तरीयसुक्ततविग्रेष-म्हदितनाषायस्य नस्यचिद्यक्षेन विविद्धोत्पत्तौ नि तद्ध

- ४० (द्वेत) कर्मविचारेणेति चेन्न, तथैव कस्यचिद्व्यमाद्यदित-कषायस्य जातिसारणादिवत् (रादेः) सिद्धः ज्ञानतया ग्रारी-रकेऽयनारकात्. तदर्घस्य तदारका इति चेत् एवसुभया-द्वेद्धः उभयारका इति तस्यम्, न स्थानिधकारिणं विधि-रिधकुरुतेः रागोऽपि तथा, न स्थानिधकारिणं वेदोऽपि
- भ बन्धग्रद्भथापि नित्यं सत्तर्भणां सङ्घाद्यातात्, श्रम्थथा प्राक्तनेरेव कर्मभिर्दृष्टिस्खादिति कारीर्थादिकसानुष्टीयेत . न स्व
  नित्यनेमित्तिकविधिर्विविदिषोत्पत्थानिवर्तते, वर्षात्रमादिनिवन्धनतात्तस्य, वर्षाश्रमाद्यभिमाननिवृत्त्या तिषवित्तिरिति चेत्, केथमभिमाननिवृत्तिः, किन्सद्भमस्य निवृत्तिः
- भू ५ उत खरमवेतलभ्रमस्य निष्टत्तिः, किं वा देशतातादातय-भ्रमस्य निष्टत्तिः, श्रयवा वर्णश्रमाद्याश्रय पिण्डसम्बन्ध-भ्रान्तिनिष्टत्तिः, श्रयवा पिण्डस्येव निष्टत्तिः, नाद्यः, श्रसिद्धेः, न दितीयः, कर्ममीमांयकानामपि पारसौकि-काताविदां वर्णादेस्खसमवेतल भ्रमाभावेन कर्मणामधिकार्य-
- ६० भावप्रसङ्गात्, निष्ठ देशासाध्रमदन्तस्रतिधर्भोपदेशः. न दृतीयः, भ्रमनिवृत्तिर्ष्ठि देशतिरिक्तास्यविक्रभौप्रथिकतथा

आर्खीकिमकानितानची ग्रामी वाच है दिनि के चनिकां स निवर्तते . म अतुर्थः, सारमाम्बाद्धां पाधविन अमेलाचिद्धेः . न अञ्चलः, ब्रह्मविचारकायनारसाप्रसङ्गात्, प्रत्यचादिविरीधाद्य, ६ भू मार्चावनिष्टिक्तिमाने त्रिय चायामिकरीथ इति चेक, तस्य क्रमाविकार क्षेत्रकार की कारान्, किंच यावता कार्मिकारी निकर्तत देखि की तुषे नावता वैदाना श्रविधाद्यधि-कारीलिप निवर्धत इति ब्रह्मामीमारीय न सात्, न चाय-किछ्प्रवर्षः, तत्त्वज्ञानीद्यात्वूर्वेभाद्यश्वपगमात् . असु कर्म श्रीमंशिया वैदानविचारास्यप्युक्तमात्र सवा घर्नास्येत-कार्यकिति जैक, अनुक्यीगाधिद्धैः, क्रीक्षाचुवयोग इति बेत् श्रायोषकीकानावन्, तथादि, बाह्यानारनिधि-नाप्रामा श्रामिक्तिक्षिक प्रमाणस्यक्षमावरशास्त्रीपय्मम्, क्रिक्सचकोषकीकी च भूकोपसंदार पादः, सार्तियाय अत् अति विद्वाद्यकार्थितिकाः, अवितिस्य विविधिकादिधर्माणां विद्याप्रमुखनात्रमप्रयुक्तमाहित्वार्थी निविधते, शासिनियना-त्राम् प्राचितिकः क्रसः, जारी विद्याधिकार् विकति विक्रे-**चके, क्विहेशस्यम् "तदेग्ह**पं यदमुध्हपम्" रह्या-दियु, बात: वार्वासीमा विक्षितस्क्रियेसक् छायि दि क मेह्मलाक्षी विवार्षते, अपूर्वास्त्य कतिवयेत्विक्षाः, विद्या-भूभूतम्बादिक्क्ष्यवित्रवास्य ; चम्पचा "वजेने"राहिवास्या-र्थानसंबीत्यप्रसङ्गात्, जा आविदितपदार्थविभेदी वाष्यार्थात्र-संधी कात्, श्रम्ति दिवल्यमञ्च तत्र तत्र जियते, तदेषि यज्ञा- दिखरपिनरपण सापेचम्. यद्यातिशयितपुर्वार्थप्रतीया

प्रम् तद्यी वेदान्तभाग एव प्रवर्ततामिति, तचेयम्पतीतिः

किमापातसभावा, जत निर्णयात्मिका, न प्रथमः, "श्रपाम
सोममस्ता श्रम्भम, श्रच्यं देवे चातुर्माख्याजिनस्कृततभवती"ति कर्मभागेऽप्यचयफ्कापातोपक्रभात्, ब्रह्मभागेऽपि

"न प्रेत्य संद्रासी"त्यादिभिरपुर्वार्थापातोपक्रभात्; नन्

८० पूर्वीपरवाक्यानुगुष्कात्तेषां स्वतिमानपरत्नम्, श्रस्थ तः
वाक्यस्थ तसादेव परमपुर्वार्थ एव तात्पर्यमिति वैषस्यमसीति चेत्, किन्तेन, श्रप्रमित्तेन विचारनियमस्यससीति चेत्, किन्तेन, श्रप्रमित्तेन विचारनियमस्यत्यनुपकारकतात्. न दितीयः, मौमांसयाविनातदिषद्धेः;
तत्त्विदुपदेशात् तत्सिद्धिस्यभवतीति चेत्, तर्षि ब्रह्म
८ ५ मौमांसाया श्रप्यनारभास्त्यात्, तदुपदेशत एव ब्रह्मस्वरूपसिद्धेः, तत्त एव श्रमनिवन्तेषः; श्रत एकस्वैव पुरुषस्थ

जनाधिकारिभेदाच्छास्त्रभेद इति निरस्तम्, सामान्यतो १०० वेदार्थपुरुषार्थतदर्थिल्इपेण तेषाक्षेदासिद्धेः, श्रवान्तरार्थ-भेदादेश्यास्त्रेक्योऽव्यविरोधात्, श्रन्यथा षद्धाध्यायादिभेदेऽपि भित्रभास्त्रलप्रसङ्गात्, न चैवं वेदार्थानुबन्धिलाविभेषा-दिद्यास्त्रानभेदविखयप्रसङ्ग इति वाच्यम्, उपकार्भेदेन तद्भेद व्यवस्त्रापनात्, श्रतएव हीतिहासपुराणयोर्द्धूर-१०५ विप्रकर्षादेकविद्यास्त्रानलनियमः ; न च धर्मग्रास्त्रस्थेवाप

वेदोदितसर्वपुरुषार्थयो(गि)ग्यतामात्रित्य एकयास्थेय या-

खानाताना विंपतिसचणमेसंग्रास्त्रमिति. एतेनार्थप्रयो-

3

मइर्विभिः पृथक्परिसंख्यानम्, तथापि भिस्नकर्दकयौः क्यमेकप्रबन्धलमिति चेन्न, एकेनापि कर्पाऽनेककार्यारस-दर्जनात, त्रनेकैर्णेकर्थगोपुरप्राकारादिनिर्माणदर्जनाच ; निवन्धनेष्ययं विशेष इति चेन्न, तत्राधिकेन विदुषाऽनेक-११० प्रवस्थकरणदर्भनात्, पाणिनीयदृत्ति कादम्बरीप्रस्तिषु चानेककर्द्वकोऽधेकप्रवश्वल सम्प्रतिपत्तेश्व, तच कर्द्दभेदे किन्प्रमाणमिति चेत्, कर्मब्रह्ममीमांषयोरपि वा किम्, उपदेशपारमर्थमिति चेत्तुखाम्; श्रसु तर्द्यार्थविरोधात् भेद इति चेत्, कोऽषौ विरोधः, इताइतगोचरलमिति चेन्न, १९५ तथोरेकनिष्ठवासिङ्के, न दि कर्मकाण्डनिष्टिपतंपसक्तर-चेतिकर्तव्यतादीनामैकामुद्धीकादिविषयेषु वेदानोष्ट्रभि-धीयते, तस्रवालिभव्यालप्रतिपादनाहिरोध इति चेन, वेदानाभागस प्रपञ्चमिक्षालतात्पर्याभुपगमे कर्मभागस तस्रत्यत्वप्रतिपादनतात्पर्यासिद्धेः, सत्यताभावेऽपि वि लदु-११ • ऋषावदारिकमर्यादया फलकरणभावादिक विद्यपितं ग्र-काते, ऋन्यया वेदान्तविचारखापि प्रमाण तर्कादिभेद-यापेचलेन खवाघातप्रयङ्गः. सगुगानद्वोपायन तत्पासादि-चिन्तनमपि ग्रास्त्रान्तरसाधं स्थात् ; यदा लसादुक्त न्यायेन यक्तकर्मधमाराध्यमननागुणविश्वतिकानुद्य वेदानावेद्यनादा १२५ तुन विरोधमन्थोऽपिः निरीयरल येश्वरलाभ्यां विरोध इति चेन, जैमिनिस्चेनीयरश्तिचेपादर्शनात्, त्रवीचीन द्याख्याद्वजिच्यतानान्तु त्रनादरणीयलात्, त्रतएव सेश्वर- मीमांबापबोऽपि नातीव विच्छित्रः, परेरनूशते च, देव-ताका छन्न कर्मका छ ग्रेवतया भायकारैः परिग्रचीतम्,

- १३० "तदुक्तं सद्धर्ष" इति तचत्यस्चाणि चोदाइरिना. तस्य च काण्डस्थोपसंदारे "च्रक्तेइरौतद्दर्भनात्" इति देवताका-ष्ठास्प्रदर्भ्य "स विष्णुराद दि" इति सर्वदेवताराधनानान-त्पर्यवसानाय तस्य सर्वाकारात्मलेन स्थाप्तिस्प्रतिपाद्य"तम्न-स्रोत्याचचते तं ब्रह्मोत्याचचते" इति तस्यैव वेदाका
- १ १ ५ वेद्यपर ब्रह्मालो पचे पेणो पगं हारात् . सामान्यतो विशेषत-स्रेश्वरः प्रस्तुत इति तत्त्वविदां सम्प्रदायः . श्रात्मस्य कर्म-काण्डदेवता धिकरणमपि कर्मप्राश्रस्थमा चपरम् , किमस्ती-किकदेवता विश्वदादिसमर्थन प्रयासेन , यथा श्रुतकर्मण एव प्रस्ति देवता किसिरियोता वते वोक्रेन परप्रति चेपात् , श्राश्रुत
- १४० वेदान्तानास्त्ररोचनासिद्धेय, सहसा च (गूढा) गुद्धार्था-नामवचनीयलात्. एवं सित ब्रह्मकाण्डदेवताधिकरणेकरस्य सि(द्वि)द्धेः, द्रव्यदेवतयोई व्यवसीयस्ववर्णनमपि न देवता-विग्रहाणपारमार्थालिङ्गम्, प्रतीति सम्बिक्षपंविप्रकर्णाश्याकेव प्रावद्यदौर्वद्यसिद्धेः. यद्यपि द्रव्यस्यापि धर्मत्वन्यरोचम्,
- १ ४५ त्रयापि सहपतः प्रत्यवतया विशेषोद्धेव, एवं सर्वना-विरोधस्मेत्र्यमीमांसायामसुषत्थातयः. तथापि "मध्या-दिव्यवश्ववादनधिकारच्चेमिनिः, धर्मञ्जेमिनिरत एव, श्रेष्ठत्वात्पुरवार्यवादो यथान्येव्यिति जैमिनिः, परामर्श-च्चेमिनिर्शोदनाचापवदित्रि, पर्ञ्जेमिनिर्शुक्षालात्,

१५० ब्राह्मेणजैमिनिक्पन्यासादित्यः, भावश्चिमिनिर्विकत्यामननात्," इति स्रचेषु जैमिनिमतत्य पूर्वपचलेनोपपादनात् विरोधिस्मिद्ध इति चेक, श्राट्याल्पतराप्रधानार्थविदादख प्रधानभेदकलाभावात्, श्रतण्व हि प्रास्त्रेषु
वार्तिकावतारः, किम्पूर्वक्रतप्रासादखण्डे विषमांप्राप१५५ नयनेन प्रेषनिर्माणे तदेकाकास्ति, श्रतः प्रतिसंस्कारेणाचापि सन्धानम् . यद्दा वैभवोक्तेषु तत्त्वक्षमोमन्दिधयासाभ्रदिति तदनुवादप्रतिचेपौ, "तदुक्तन्तदुक्त"मिति
जैमिनिपरिग्रह एव बद्धप्रो दृष्यते, विप्रेषतस्, "साम्रादणविरोधश्चिमिनः, सम्यत्तेरिति जैमिनिस्त्रथा हि दर्श१६० यति, श्रान्यार्थन्तु जैमिनिः प्रश्रव्याख्यानाभ्यामपि चेव-

मेके, तद्भूतस्य तु नातद्भावो जैमिनेरिप नियमात्तद्भूपा-भावेभ्यः," इति स्रूचेषु भगवता बादरायणेन स्वाभिमतार्थ-स्वापनाय जैमिनिस्खनास्वेवोपात्तः. य च भगवान् जैमिनिः "श्रीत्पत्तिकस्तु प्रब्दसार्थन सम्बन्धः तस्त्र ज्ञानसुपदेग्रो-१६५ ऽत्यतिरेकसार्थेऽनुपस्तमे तत्रमाणमादरायणस्थानपेचलात्"

१६५ उथातर तथाथ उत्पक्षस्य तत्रमाणस्यादरायणस्यानपञ्चलात्"
द्रित खोकार्थ सम्(प्रित)पत्तये स्वाचायम्यादरायणमेव
पुरस्करोति, जैमिनेर्बादरायणि प्रस्वलस्य महाभारतादिषु
प्रसिद्धम्, "समन्तु स्त्रीमिनिसे स्वे प्रमायनमेव च" द्रत्यादिनाः नन्यच स्थासस्य प्रिस्यो जैमिनिरिस्युक्तम्, सस्यम्,

१७० व्यास एवाच बादरायणः, "द्वीपे बदरिकामित्रे बादरा-यणमच्युतम् । पराग्ररात्यस्यवतीपुचंत्रेभे परक्तपम्" ॥ इति हि सार्थते. व्यास्थितिरिकेपि बादरायण्यञ्जा प्रयुक्तेति चेत्त्रश्चापि, "तपो विधिष्टादिपि वै विश्वासुनियत्तमात्। मन्ये(स्र)व्योष्टतमस्याद्यरहस्य ज्ञानवेदन" इति रहस्यतमार्थ-

- १०५ ज्ञापकलेन प्रसिद्धिप्रकर्षादेः सम्प्रदायाद्य स्थास एव स्वीकियतेः श्वतएव हि युग्नद्भूमिकामाश्रिता वाचस्यति-प्रस्तयोऽपि स्यासमेव ब्रह्मस्यकृतमाचस्युः, येषु च स्रूपेषु पूर्वपचतया जैमिनिमतसृक्तम् प्रारीरके, तेस्वपि देवता-सद्भावः परब्रह्मसद्भावो सुक्तस्य परब्रह्मसाम्यापिक्तर्विग्रहा-
- १ ८० दिसद्वावस प्रतीयते, तद्पि च तत्रणीतकर्मकाण्डदेवता-धिकरणादेरन्थपरलं स्थिरीकरोति ; न स्थ्रवीचीनवर्के-मिनिसद्यानभिज्ञसदाचार्योबादरायणः, श्रतः परस्यर-सम्बत्या कार्यान्तरेष्टिवाचापि यथांत्रकरणमपि युक्तम् . तदेतदस्वसमिप्रत्योकस्थगवता बोधायनेन, "संसितमेत-
- १८५ कारीरकक्षेमिनीयेन षोड्यसचणेनित प्रस्तेकलिसिद्धः"
  इति, तदेतदुपादायय्यसृणीत च भाव्यकारः. नम्बेतावतापि
  कर्मत्रद्वामीमांषयोरेक्यास्थे प्रवन्धेको वा किस्प्रमाणसुपन्यस्तिनि चेत्, किंवा कर्मकाण्डदाद्याध्यायादौ
  प्रारीरकचतुरधायाश्च प्रत्येकमैक्यास्थे लया निर्णीतम्,
- १८० क्रमविश्रोषनियामकषङ्गतिविश्रेषविश्रिष्टाविषद्भावान्तरार्घ-श्रास्त्रान्तरयाष्ट्रत्ताषाधारणोपकारार्घ सप्रकारेकप्रधा-नार्थलिमिति चेत्, रदन्तु क्रिम्प्रमाणिमिति निपुणोभ्रता लमेव निरूपय, त्युज वा सर्वचैक्यम् . तस्रात् "श्रणातो

धर्मजिज्ञासा" इत्यारम्य "त्रनावृत्तिश्यन्दादनावृत्तिश्य-१८५ म्दात्" इत्येवसन्तद्भर्मदेवतापरदेवतागोत्तरतया विभक्त-काष्डचयं विंप्रतिखचयमेकं प्रास्त्रमिति . तदिदम् "मी-मांसाप्रास्त्रम्" इत्यादिना भाष्येष दर्शितमिति .

इति श्रीकवितार्किकसिंइस्य सर्वतन्त्रस्वतन्त्रस्य श्रीमदे-स्टनायस्य वेदान्ताचार्यस्य कृतिषु प्रतदूषस्यां ऐकप्रास्त्यसमर्थनवाद्युतीयः ।

श्रीमते निगमान्तमहादेशिकाय नमः।

# श्रीमते निगमान्तमहादेशिकाय नमः। श्रतदूषस्याम् श्रविधेयज्ञानवादभङ्गश्रतुर्थः।

+>>>\*&

विधिचस्तैर्यत्तत्किणतमविधेयमुतिपर्य-

र्विधत्ते दुःखासेर्विजयमविधेयामतिरिति ।

तदु द्भूयोपायभागवदुपम सिम्मथयते नमसामस्सामो यतिपरिष्ठाय प्रतिकसम्॥ यदेतद्वानाजनजस्थितम्, धमूबख संवारस्य संविकाचि मञ्ज्ञकारोपितलाट्कीकककधौतादेरियाधिष्ठा-नयाचात्रयाश्ववनायादेवविज्ञवः, न पुनः कर्मणोपासनेन विचितेनादृष्टदारा; "मणिमन्त्रीषधाटिश्वी সাক্তয दण्डघातादिनापि वा। क्रियते नैव केनापि माथा-कुण्डलिखण्डनम्" इति, चत्पुन(इक्सत्तान्) वंमध्यमाणान् प्रतिभिषव्यते, तद्पि तपानारीपितलाभिमतदोषविशेष मोचणायेव, न पुनस्तद्धीनधीविश्रेषमाचिद्ध मिथ्यापदार्थं निवर्तनाय, दोषे तु प्रमसुपेयुषि खरसवाहितत्त्वज्ञानादेव तिषटित्तः, त्रवाषाज्ञः ''भ्रान्तभेषत्रनिर्माणक्यान्तिरप-ग्रामाये। किन्तु आन्तिनिदानस्य दोषस्वेवोपग्राम्तये" इति, नचा रापि दोषनिवारणाय वैधापेचानुप्रवेशः, दोषस्थायम

दृङ्भाचाधीनसिद्धितया मिथालाविशेषेण एकडेखरैव तत्त्वज्ञानेन निवार्थलात्, ततस्त्र,

विश्वमिष्यालविज्ञान(कचा)कुचिनिचेपभिकतः। चते पुनर्दोषः कर्मायत्तातावाध(न)कम् ॥ खौकिकस्य तु यावहारिकव्यवस्था(न)नातिक्रमाद्भेषजाश्वकात्रः, यद्यपविद्यायामपि सासमाना, तथापि तथाविधल-प्रबोधनाय प्रवृत्तलादाकास्य तावतैवतिस्रवृत्त्युपपत्तिः, न च चानं खरूपेण विधातं प्रकाम्, श्रंत एव द्रष्टण रत्यपि पासानुवाद रित निर्णेषुः, तद्र्यतया च न श्रवणादि-विधिनैर्णकाम्, ताद्य्यस प्रतिबन्धकभेदवासनानिरसन-दारेण, तखास प्रतिबन्धकलमसभावनाविपरीतसभावना-ख्याचित्तविचेपहेतुलात्, "ब्रह्मवेद्" दत्यादी च ज्ञान-मार्थिव मोचहेतुलं श्रूयते, नचास्य वाकातः सिद्धस्वैव ज्ञानस विधेयलसभावः, त्रप्राप्ते प्रास्त्रमर्थवदिति हि न्या-यविदः. यनुनायं मर्पे रति मुध्यक्षेत्यादौ अमनिवस्यर्थं ज्ञानविधिवहृम्यते, तपापि नायं सर्प इत्येतावतेव सिद्धं ज्ञानं, विस्त्रभामभिषन्थाय विधेयवदनुष्ठते, यदि च नायं सर्प इत्येतावता क्षमो न निवर्तेत, तदा जानी हीति पर्यातविधानेऽपि कचनाविष्टत्तिः, त्रतः, "तत्त्वमिधे" ¥ ¥ रत्याचुपदेशासोऽहमित्यादिरूपेष विवर्तमानया धियैव विश्रद्धाधिष्ठाननिष्ठया समूसभेद ध्रमोन्मूसनमिति .

श्रनत्रुमः, सिद्धेविश्वस्थमियाते धीमात्रात्तिवर्तनम् ।

तदेव न घटेतित यथावदिभधास्ति॥ यनु सौकिकदोष
४० साविद्यायास्य मिथ्यालाविशेषेऽपि व्यावहारिकव्यवस्यया वैषय्यसुक्रम् तदिप न, मिथ्याभूतानामिप काचा(कामसा)दिदोषाणां ज्ञानेतरिनवर्ष्यले दृष्टे सत्यविद्यायामिप तदिवरोधात्. श्रस्त्वविरोधः, तथापि प्रयोजकोपदेशजन्यज्ञानादेव तिश्वदृत्युपपत्तेः हेलन्तरपरिग्रहे कस्पना गौरविमिति

४५ चेत्रः श्रुते तदभावात्, तत्यिर्ग्यह एव तत्प्रसङ्गास,
न हि श्रुतहानद्याय्यम् . ये च ब्रह्माव्यतिरिक्तं सर्वसिय्येति प्रयोजकज्ञानवन्तः, तेऽपि चनुरादिगतिमिरादिदोषनाशाय प्रतिभटभङ्गाय च भेषजश्रस्तादीन् प्रयुद्धाना
दृश्यन्ते, न पुनर्मिथ्यालाध्यवसायमहाभेषजस्त्रमाणयन्तो

५० जोषमासते.

शास्त्रम्, "मायावादिमतस्वास्य महारोगेण (दूषि)
पीडिताः। मश्चेग्रयानादृष्यन्ते किस्य भेषजकाञ्चिणः॥"
इति, तस्तादिवद्यायामपि मिथ्यालाध्यवसायस्य प्रयोजकीपदेग्रवग्रात्मिद्धावपि दोषान्तरवदेव ज्ञानेतरहेत् निवर्त्यला५ ५ विरोधान्तदर्थं कर्माङ्गोपासनविधानं नानुपपन्नम्, उक्तस्य
वरदराजाचार्यः, "यथा हरीतकीखादः क्रियते दोषग्रान्तये।
तददुरित ग्रान्त्यर्थक्रियतां हरिकीर्तनम्॥" इति. यन्त्रुक्तम्
न ज्ञानं खद्धपेण विधातं ग्रक्यमिति, तत्किं ज्ञानस्याभावद्धपतया, उताभावार्थतया, यदा साचात्प्रयत्नविषयला६ भावात्, श्रथवा साचात्पुरुषयापारत्नाभावात्, उत सांग्रभाव-

नानुप्रवेशविर्हात्, श्रन्यसादा सुतिस्दितिः न प्रथमः, भवत्पचे टित्तिरूपस्य पर्पचे लात्मविशेषग्रणस्य श्रस्तत्पचे तु तदवस्थाविशेषरूपस्य करणाधीनतया भाव्यवसिद्धेः.

भाऊस "कादाचित्कसभावस भायलङ्केन वार्यते। **६ ५ तस्या**कारणजन्यले चार्वाकमतचर्वणम् ॥" इति ; न दितीयः, "जा त्रवबोधन" रति भावार्धतयेव पाणिनीय सार्णात्, श्रात्मखरूपभृतज्ञानस्य तु विधानप्रसङ्गाभावात् ; न हतीयः, प्रयत्नसाविधेयलप्रमङ्गात्, लोके हि साभिमतकार्यार्थम्-यतेतिति प्रयत्नविषयविधानदर्भनात्; न चतुर्थः, भावार्था-७ • न्तराणामणविधेयलप्रसङ्गात् ; न पञ्चमः, यष्ट्य द्रत्यादौ यागादेरिव द्रष्टच इत्यादौ दर्भनस्थापि तदनुप्रवेशे विरो-धाभावात् ; नापि षष्टः ; ज्ञानविधि विरोधिनः कस्यचि-दं यद्यापि कुतिश्चितिद्यभावात् ; किञ्च यदि ज्ञानम विधेयद्भयनार्हि यागादिविधिर्पि न भन्धेत, यागोऽपि हि ७५ देवतोद्देशेन द्रवायागाता नुद्धिविशेष एव, एवश्च दादशाहे श्रविवाक्ये द्रामेऽइनिबुद्धिविशेषरूपस्य मानसग्रहादैः कथं विधेयते खते, कथं वा मनश्चिता द्यामान्दृष्टि रूपाणान्तत्तन विषयाणाञ्चोपासनानां विधेयलमियाते, कथञ्च दर्भनार्थत-यापि श्रवणमनननिदिध्यायनानि विधेवानी स्क्सि, तान्यपि ८ • ज्ञानविशेषक्पाक्षेव ; ननु न तानि ज्ञानक्पाणि, अपि तु तद्र्यवापार इपाणीति चेत् तस्र, तद्र्यत्वे सत्यपि तेषा-मपि खरूपस ज्ञानरूपलात्, श्रवणं हि नाम तत्त्वद्रिन

त्राचार्याययुक्तार्थं प्रहणम्, मननमपि तथा एवमेवैत-दिति युक्तितः प्रतिष्ठापनरूपो व्यवसायः, धानमपि य प्रनवरतभावनात्मकसृतिसन्तानः ; तदेवमेषां ज्ञानस्रता-नामेव यदि विधेयलमिय्येत, कथम्द्रष्ट्य इत्यप दर्भनस्य विधेयलन्नेय्येते,

तथाच, विष्णुर्यष्टय इत्यादौ विधिवाधनदर्शनात्।

सर्वच खाच तद्वाधो दर्शने वा न बाधनम्॥ अथच

र श्यानफलतया दर्शनमनूचत इति मन्यसे, तदा मननधानयोरिप पूर्वपूर्वफलतयाऽनुवाद इति किस्र कस्पयि अस्तेवमिति चेस्न, "फलोपकार्यक्रतया अवणादिचयविधि"रिति युमाभिः प्रतिपादनात्, तथाचैकचैव
विधेयलमनुवाद्यलसेति विरोधः, न दि विरुद्ध चिकर ५ दयापत्तिरनुमन्यते तान्तिकः,

उक्तं दि "उद्देशेनात्त्वादेन प्राधान्येन समस्तित्त् । उपादानं विधानं वा ग्रुणलक्षेत दृश्यते"॥ इति ; "उपिक्षितेऽतस्तद्वनात्" इति स्चोक्तन्यायेनोपामनस्य मांमारिकफलोत्तीर्णे प्राकरणिकस्तरूपाविभावपूर्वकिनरितिश्रयानन्द०० ब्रह्मातुभवास्ये फले सति द्रष्ट्य इत्यच निष्कारणविधिभङ्गप्रयासेन दर्शनस्य फललिङ्गमर्थङ्गस्यते, नियोगमाध्यत्ते
भोचस्यानित्यलप्रसङ्गादिति चेस्न, भोचश्रव्देन दुःस्वस्तंसविवचायां साध्यतेऽपि नित्यलोपपत्तेः, प्रायस्वित्तधर्ममध्यपापध्यंसवस्त, न च दुःसप्रध्यंसो मोचः, किन्तु दुःस-

- १०५ हेतुपर्वकर्मध्वंयः, दुःखख चिषकतेन खयमेव विना-ग्रात्, पुनर्दुःखानुत्पत्तिविवचायान्तस्यास्माध्यताभावेन प्रस-ञ्चकाभावः, ब्रह्मखरूपविवचायामपि तेनैव दत्तोत्तर-तम्, न द्यानादिसिद्धम्नृद्योपायसाध्यमित्यनुन्यत्तो ब्रवौति, खरूपाविर्भाव विवचायामपि नियोगविश्रेषादत्यन्तनिष्टत्ते
- ११० प्रतिबन्धे खरूपमाचाधीनस्य खरूपाविभावस्य खरूपव-चित्रात्वात् पुनः प्रतिबन्धाभावाद्यानिवर्त्त्यं तसुपपद्यते . नत् यद्युपासनविधेः पासतया मोचः स्त्रीकियते तर्षि अवण-मननदर्भनविधीनां किम्पासमिति चेस्न, श्रोतस्यो मन्तस्य दत्यनयोविधित्वाभावात्, द्रष्टस्य द्रत्यस्य तु प्रथमिष्ठिला-
- ११५ भावात्, निदिधासनापरपर्यायसुपासनमेव दर्भन्छपन्तसिन्वाको विधेयम् ; तथा हि, श्रवणन्तावत् साङ्ग सिमरस्क खाध्यायाध्ययनजनितापातप्रतीतिविदितपुरुषार्थतसाधननिर्णयार्थिनः पुरुषस्य रागत एव सिद्धमिति न तच
  विध्यपेचा, श्रवणप्रतिष्ठार्थलाकानस्य तदिप तत एव सिद्ध-
- १२० मिति न तचापि, श्रतो यथावस्तितवाक्यार्थाध्यवसायस्य ध्यानोपकारकत्वात् तव्यनकयोग्न्यवणमननयोरिहानुवाद एव, ध्यानन्वप्राप्ततादिधेयमेव; यद्यपि चाच विषयस्थानु कूसताचिननोऽपि रागस्तम्भवति, तथापि तत्तन्तुण-विश्वेषविश्विष्टसाहरहरनुवर्तनौयस्य साङ्गस्य तस्य पाल-
- १२५ साधनलिधयमन्तरेण तथाविधविधिष्टानुष्टानस्य रागप्राप्त-लक्ष सक्षवित, सा च धीस्रोदनयैव, तम्मूसस्य रागो यागादि-

व्यपि ममानो विधेरपेचितश्चिति न दोषः . ननु यदि धानोपकारकतथा अवणमननयोरनुवादसाई द्रष्ट्य इत्येव विधिरसु, धानन्तु तदुपकारकलेन सिद्धलाच्छ्रवणादिव-१३० दनूद्यत इति कल्प्यमिति चेन्न, ध्यानस्य दर्भनोपकारक-लिद्भिमहृष्टदारा जत दृष्टदारा, न पूर्वः, तस्य चोदना-मन्तरेणासिद्धेः, उत्तरवापि दर्भनप्रब्देन किञ्चाचुवं ज्ञानं विविचतम्, उत प्रत्यचमाचम्, यदा प्रत्यचसमानाकार्-मिति, त्रांचे "न चचुषा ग्रज्ञते नापि वाचा, मनसा तु १३५ विश्रद्धेन" दत्यादिश्रृतिविरोधः, दितीयेऽपि किं स्रोकि-कम्रायाचम्, उत योगि प्रत्यचम्, पूर्वच ध्यानस्य स्त्रौिकक-प्रत्यचजनकतायामन्ययथितिरेकाद्यभावेन श्रदृष्टदारा तिस-द्भौ तचापि चिचापग्राफसलादाविव विध्यपेचैव, भावना-बब्रजन्तु प्रत्यचन्नाभ्यूपगच्छामः, तस्य च "दृषे दृषे च १४० पाथामी"त्यादिवत् भानती स्तति वैभाषमाचे वा पर्यव-मानात्, न भानित्नक्षीकारात्, नापि स्रति वैश्रद्यमस्य-त्यचाङ्गीकारप्रसङ्गात्, इत(उत्त)रच तु योगिप्रत्यचस्य प्रज्ञष्टादृष्टजन्यलात् तन्त्रू जिथ्यपेषाया सिदिधा सितव्य इत्य-यमेवाच विधिरङ्गीकार्यः, हतीये तु द्रष्ट्य इत्यनेन १ ४ भ्रामस्वेव वैश्रद्यसचणविशेषविधानमिति तदेव सामान्यतो निदिधासितथ इत्युच्यत इति वैप्रद्यविप्रिष्टधानसिद्धौ धानदर्भनयोस्माध्यसाधनभावाभावात् कथन्दर्भनार्थतया धानानुवादः ; नन्वेवमस्तु धानस्य विधेयता, दर्भनन्तु

योगिप्रत्यचात्मनम्यविधेयमिति किन्नाङ्गीकियते, पृथक्-१५० फलनिर्देशाभावादिति न वक्तर्यं, मोचार्यतया विधेयस्य द्र्भनस्य प्रधानले तिस्नर्वर्तकतया धानस्यापि विधाने पृथक् पत्तिनेर पेच्यात्, प्रधानवाकार्येकारेपपत्तेश्च ; श्रन्थया द्र्यनप्रब्दस्य मुख्यार्घभङ्गश्चिति चेत्, मैवम्, "भ्रुवा स्रुतिः, स्रतिसभे सर्वयन्थीनां विप्रमोत्तः" इति कचिद्भवानु १५५ स्रतेः साचात्सर्वगन्धिविमोचहेत् लं श्रूयते स्रतिसमा इति सप्तम्या, कचित्तु, "भिद्यते इदयपन्थः क्रियन्ते सर्व-मंत्रयाः। चौयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे॥" इति दर्भनस्य तयैव फलसाधनत्वं श्रूयते, श्रमयोर्न ताव-देकपालमाधनयोर्विकस्यः, ग्रह्मचुविकस्पायोगात्, ऋधि-१६० कारिभेदेन व्यवस्थितविकस्पकस्पनायामतिगौरवम्, विक-न्यकस्पना तद्वावस्थाकस्पना चेति, किञ्च विकस्पस्य प्रयोग-चयेण प्रामाखलागाप्रामाखसीकारलक्षप्रामाखसीकार-खीकताप्रामाण्यपरित्यागावृत्तिक्पाष्ट्रदोषदुष्टलादन्याय्यल-मेव, नापि समुचयः, यौगपद्यस्थाधकातात्, क्रमे-१६५ ऽच्युपकार्यीपकारकयोदपकार्यस्य फसच्चेतोरङ्गिनः खाङ्गेन यहससुद्ययायोगात्, न च क्रिमिक्योरपि दर्शपूर्णमा-मयोरिव भ्वानुस्रति दर्भनयोरेकद्वरणलम्, तदुपस्थापक श्रुत्याद्यभावात्, न चाङ्गभूतायान्ध्रवानुस्रतावङ्गिनो दर्श-नस्वेव पासक्तीर्श्वत इति न विरोध इति वाच्यम्, १७० त्रङ्गाङ्गिभावस्थाद्यायनिश्चितलात्, दृष्टदारस्थामिद्धेः, त्रदृष्ट-

दारक च्यने गौरवात्, खतः प्रतीयमानार्थभक्के च श्रुत-षानिदोषात्, न चाच प्रजापतिवाक्यनयः, भ्रयमाद्याय-विरोधात्, "देधे बह्रनां वचनम्" दति तान्त्रिकाः, भूयांचि हि वाक्यानि ध्यानोपायनादिशब्दैः ध्रुवानुस्मृति-१७५ मेव मो चमाधनमभिद्धति, न केवलं श्रुतिरेव, स्मृतीति-हामपुराणमर्वीत्तरतन्त्रयोगमाङ्खाश्रास्त्राष्यपि, दर्शनन्त्वस्पवा-क्याविसतम्, एवमीश्वरोपासनस्येव भूयोभिर्वास्यमेश्वराधन-लावसायात् तदन्यनिषेध श्रुतिसामर्थ्यात् काचित्क जीवोपा-सनानासो समाधनतया श्रुतानां यथा लिङ्गञ्जीवविभिष्ट-१ ८ ० परमाताविषयतया अङ्गतया वा निर्वाहः, श्रत्र तु न तथेति विशेषः, ऋतः परिशेषात् भुवानुस्रतिदर्शनयो-रैका एव पर्यवसानम्, विस्तृतश्चेतद्भाव्य एव, कामपश्चन्यायेन वेदनधानादिग्रब्दानासुत्तरोत्तरं विश्रान्ति प्रतिपादनातु ; एवं स्थिते स्वितिदर्भनग्रब्दयोर्मुख्यैकार्यासकावे कस्य चिदौ-१८५ पचारिकत्वमवक्यात्रयणीयमिति चावधारिते समृतिशब्देन प्रत्यचज्ञानस्रोपचारेऽतिष्रयासिद्धेः दर्भनष्रब्देन तु स्रते-हपचारे प्रत्यचसमानाकारतारूपवैप्रदातिग्रय (लचणविशेष) षिद्धेश्व दर्भनशब्देन विश्वदतमाधुवानुस्तिति(रेववि) विविचि-तेखङ्गीक्रियते, ऋतोऽचापि निदिधासितय इति ध्रुवानु-१८० स्मृतिविधानात् द्रष्टय द्रत्येतदपि तदिशेषसमर्पकमिति ; तेन "सृतिसमे सर्वपन्थीनां विप्रमोत्तः", "तिसान्दृष्टे परावरें दत्य चकागपग्रुन्यायनिणीतोऽर्थः एकसिम्प्रि वाको निदिधासितवो द्रष्टव दत्यनयोरपात्रीयत इति
न विरोधःः न च तव्यमत्ययद्वयविरोधः, "श्रम्यो पथि१८५ कते" दत्यादिषु एक(विषय)विधेयले चतुर्धी दयवदविरोधात्. एवं स्थिते यदि वाक्यार्थज्ञानस्य मोचोपायता
तदोपासनादिविधिनैर्थक्यन्दुष्यरिहरम्, श्रब्द्जन्यमत्यचवादस्त परिहरिखते . यत्तु वाक्यार्थज्ञानोत्पत्तौ प्रतिवन्धकभेदवासना निरासद्वारेण श्रवणमनननिदिध्यासना-

२०० नाभुपकारकलभुक्तम्, तद्पि द्वास्तम्, वाक्यस्थाकाङ्कायोग्यतामिक्षिपरामर्गमन्तरेणापेचणीयान्तराभावात्, मत्यान्तु
सामय्यां (वाक्यार्य)ज्ञानामु पत्त्यनुपपत्तेः ; न च प्रतिबन्धकमपि सामगीवैकस्त्रपर्यवसितम्, (त्रातस्तिवृत्त्येव
सामग्रीपूर्तिरिति वाच्यम्,) यथाजः, "प्रतिबन्धोऽपि(वि)

२०५ सामग्री तद्धेत्(ः) प्रतिबन्धकः।" इति, विपरीतवासनाथाः
प्रतिबन्धकलखेवासिद्धेः, सत्यामपि विपरीतसर्पादिवासनायामाप्तोपदेशसिङ्गादिभिः सर्पादिवाधकन्तवज्ञानसृत्पद्यते,
श्रतप्वासस्थावनाविपरीतसस्थावनास्थित्तत्वविपदारा भेदवासनायाः प्रतिबन्धकलमित्येतदपि निरस्तम्; यदि

२१० च भेदवासनानिरसनदारेणादेतवास्त्रार्थज्ञानोत्पत्तिरिष्ठते, तदान कदाचिदपि तदुत्पत्तिस्त्रोतस्यति,

> ष्ठमं हि, "यावक्करीरपातं हि किस वर्तेत वासना। तिस्रवन्तौ क्षय्यपुंसासुन्त्रीलन निमीलने॥" इति . किञ्चा-नादिकालोपचितानां पटुतरप्रत्ययाभ्यासादरैर्द्दृढ्तरनिरू-

## इरिः श्राम्।

श्रीमते महाचार्याय गमः।

# **ग्रतदूषगीव्याख्यानम्**

चण्डमाहतः।

### ब्रह्मशब्दरितिरूपणं नामप्रथमस्त्रयः।

विश्वमिश्रितवीर्यखण्डितमहादेखे यमसातानि च्योतिर्मण्डसभासितिसभुवने सर्वे खतो द्रष्टरि । श्रस्त श्रीनृहरी सभीतिविहितसाञ्चानिसार्कानेखे श्रीमत्याश्रितम्त्युभङ्गचतुरे धीर्मे सदा ब्रह्माणि ॥ प्रायम्हाद्यितुं विनवजनतानानापराधञ्चतां वास्रस्त्रेकवग्रंवदेन सुहनानिद्रां द्धदर्भणा । धासा सञ्चस्तानारासपुष्टिनं रङ्गेग्रयङ्काग्रयत् सस्त्रीश्रमिनिषेयमाणचरणं तस्त्रं परस्त्रमञ्जे ॥ पद्मावीहदुपाश्रयस्त्रमितस्त्रमुगूषणास्त्रामरेः भास्त्रत्पाद्यस्त्रमितस्त्रमुगूषणास्त्रामरेः भास्त्रत्पाद्यस्त्रविद्यतेनेर्यत्त्रस्यामित्वा पत्रस्ते। भद्रायास्त्र सुकुन्दकन्यविद्यी ग्रेषाद्रिसङ्गी स नः ॥

1

तापन्नाय तटिलते कमस्यानित्यामपायर्द्धये भक्तानामभिसाषपूरमखिसाम्यांवर्षुकायार्थितान् ।

१५ वेतण्डाचलप्रदृष्ट्यक्तिवपुरे भवाव क्रण्याताने जीमृताय चतुर्शुखाध्यरपालीस्ताय तसी नमः ॥

> ष्रवयुगस्रमेव यश्च सम्भा धनमनपायि सुनिर्द्धता महानाः। दृषमिव विषक्षः पुरान्यदर्थान्

श्वतः च माङ्गटिकाधराधरेन्द्रः ॥
 वीदन्तीनां श्रुतिपरिषदां चाधृतत्त्वावबोधे
 पीडां खुन्यन्तुमतिकखितां भाष्यपीयूषवर्षैः ।
 विश्वभाखे दिसमिसुखं चत्यकामं वितन्तन्
 षाचादसान्यतिपरिष्टद्यभूयसामेकस्रतिः ॥

२५ त्रगवदनतेजो खंदितासर्थग्रितः

कविकयकस्गेन्द्रस्वितम्बद्धतन्तः ।

अयित स्द्रियाधां वेदचूडार्थसंज्ञास्

चितर्जनसम्यां स्थितो रङ्गभर्षः ॥

चयाजसौद्दमग्रेदजनेषु साचात्

गरायसो नरवपुर्गुद्दिस्धृषीकास्।

वाषं समर्थवित्मणुतमेव जातं श्रीश्रीनिवासगृद्वेषमदं भजामि ॥ वेदानार्थीक्तभावं भक्दुदितचरं क्रह्मश्रीनेश्रदोऽसं वन्नुं बोद्धं च भेको न दि जन्नश्रिगतोऽपास पारं क्रमेत ।

- १ पाणान्तद्वािकयायान्तदिप ग्रिरिय मे विश्वतोऽध्यास्त्रमेशां सूख्यार्थेव्यादधानस्त्रमसुपकरणेः श्रीनिवासार्थ चेतः ॥ क वेदान्ताचार्थः क च युनरचं कास्त्र धिषणा परिष्केदातीता क सम सतिरेषाक्यविषया । क यसीरा तद्वीः क सम प्रथुकानामिव वचः
- ४० परमाङ्गिर्मां तरवित गिरामास्य विद्यते ॥

  पिकीर्षितस्य ग्रन्थस्य सुदृष्टिजनोङ्गाविति पित्तान्धतमयविध्यं—

  सनार्थतात्तस्य प तत्त्वज्ञानदारकत्यात्तस्यज्ञानस्य प भगवत्र
  सादाधीनतवा तेन विना स्वग्रन्थेनापुत्पाद्यितमप्रकातास्त्रा
  चानुजिष्टवया तेषु तत्त्वज्ञानोत्पादनदारा सुदृष्टिजनयन्ध्रिच-
- ४ तात्मतमधिवधंयनं भगवनः प्रार्थयते समाद्वार प्रति, जगदुष्णीवनाय भगवता खयमेव वेदच प्रवित्ततात् तसाध-तत्मज्ञानहेत्भतः श्वादः खप्रार्थनया भगवतो युष्णत एवे-त्यभिप्रायेष धमादार इत्यादिविशेषणानि, द्ववद्वोदीरि-तास्त्रवे प्रम्दा द्वह्वलेन विवित्ताः, तदेकदेशास्तामादय
- ष् दित भावः, षामग्रन्दो गौतिविग्रेषवयनः "गौतिषु सःमाखे"तिजैमिनिना स्वितवात्, पतस्रामाधिकरणस्तो वेदस्रामवेद दित खबड्रियतेः एवस्र षामवेदद्य सामनि-इपणीयवात् तिवर्वादकविषद्यकसुखेनाह सामां समा-हार द्वति, "तेषास्त्रस्यवार्थवग्रेन पादख्यवस्रोति" सम्बचणा-
- भू भ भिधानेनार्थस समेदनिरूपकलात् तत्प्रवचनसुखेन तकि-बादकलमार प्रतिपदस्यामिति, "ग्रेषे वजुक्कद्"

रति यजुर्बचणे निरूपकान्तराप्रतीतेर्यजुषान्धामेत्युक्तम् । समुद्रायस्य एकदेशाधारता विविचता, एषां विशेषणानां इत्त्वस्थापि वेदस्य स्वरूपतो धर्मतः फ्रस्नतस्य भगवद्धीनले

- ६ तात्पर्यम्, सगादौ धर्माद्यातुःखर्याद्यः, पत्नं ज्ञानम्,
  तत् प्रतिपदमित्यत्र विविचतम्ः ज्ञानोत्पत्तिप्रतिवन्धकिनरायोऽपि तत एवेत्यभिप्रायेणास स्वयः प्रत्यूहानामिति,
  पत्नितमास सहरिवितितिरिति, वोधः धर्मभ्रतज्ञानं
  य एव जक्षिः, तस्य सहरिवितितः भगवत्स्वरूपक्ष्पग्रण-
- द् ५ विश्वतिविषयकञ्चानावस्थाः, तद्वेतुरिति यावत्, भायुर्घृतमितिवद्यपदेगः, क्षणेति, कणाणां प्रवृत्ताणाम् निर्णकदर्पेण चुभ्यन्तः न्यायापरामर्शनिवन्धनमिष्णादर्शनवन्तः, किलकणकाः पापस्तक्ष्णः कुदृष्टयः, तेषां कोकाइकः निर्णकस्त्रान्द्रसमुदायः, ते दि प्रतिश्वां स्त्रष्टमुद्दोय्य तस्ताधकानाम-
- पन्यायतया साष्टसुदीरियत्मग्रक्षुवन्तः "विश्वितिटिनीवर्षारस्थ-प्रवादिविज्ञन्तिरसम्बद्धान् प्रस्ति स्थाने स्थान

वस्त्रमाणार्थामां भगवङ्गास्यकाराभिमतलात् उपादेयतमलं विषयस दर्भयन् गुरुस्तत्यात्मकं मङ्गसमाचरति दूद्मिति, त्राप्टतप्रस्तेन स्वप्रतिपिपादियिषिता त्रर्था उत्यन्ते, चिरन्त- नसरस्वती वेदः, चितुराः (चितुरवन्धाः) वेदान्ताः, चितुरा

- कि मालिन्येन जटीश्वता श्रविविक्तास्तिष्ठन्ति, वेदान्ता श्रपि

परापादितमालिन्या श्रविविक्तास्त्रिताः, चितुरासीरश्रिका
भिविविष्यन्ते, वेदान्ता श्रपि भगवदुक्तिभिर्भेदाभेद घटक
क्रेण तत्त्वचितपुरुषार्थप्रतिपादनक्षेण स्वक्ष्पक्षपग्रणविश्वति
प्रतिपादनक्षेण तत्त्रदर्थप्रतिपादनक्षेण च विविष्यन्ते; यदा

प् भेरिश्वकाविप्रकीर्णान् केप्रान् एकी हत्य बञ्जन्ति, भगवदुक्त-योऽणापाततो विरुद्धतया प्रतीयमानानि वेदान्तवाक्यान्ये-ककष्ठी हत्य ब्रह्मणि बञ्जन्ति; श्रानेन कुदृष्टिनिर्मनार्थ-भाष्यतात्पर्यविषया श्रायांस्क्यान्यस्य विषय इत्युक्तं भवति.

चिकी विंतस्य प्रयोजनन्दर्भयति प्राचीमिति, परमत-८० निरमनं प्रयोजनं, मतान्तर्निरमनस्य तुस्यन्यायमाध्यतया-र्षज्ञानाधीन वेऽपि योगाचार्ष्कास्रनिरमने नार्षज्ञानापे-स्रेत्यर्थः

ज्ञानविद्वास्त मतान्तर्निरसममपि सुकरमेवेत्यभिप्रायेणाइ वादाइवेचिति, बाज्ञा वेदवाक्यानि दूषयन्ति, न विज्ञिय,

८ ६ कुदृष्टयस् प्रतिवाक्यं दुर्श्वकथनेन विशिष्य दूषयन्तीत्य-भिप्रायेण विश्वब्दप्रयोगः, यद्ययेकैकस्मिन्वादे बह्ननि दूष-णानि प्रतिपाद्यनोः तथापि निर्मनीयैक्येन दूषणानामैक्यं विविचतम्, तेन शतदूष्णुपपद्यते.

तचेति, तच ग्रन्थे, तावत् प्रथमवादे, इदिश्वरस्थत १०० इत्यनेन सम्बध्यते, प्रास्तारमा इत्येतदसूषयदित्यनेन, श्रयं प्राथम्थे हेतः. विचारविषयत्वेनेति, विचारोविषयो यस्य तिद्वचारविषयम्, यदिति सूचं पराम्हस्यते, श्रासूच-यदिति, सूचप्रब्दात् प्रातिपदिकात्तत्करोतीत्यसिक्षर्यं "प्रातिपदिकाद्वालर्थं" इति णिचि यदस्चयदिति प्रयोगः

- १०५ पाकं पत्तीतिवर्द्रष्ट्यः . यदा, यदस्त्रवत्-श्रस्त्रनयदिति यत्-यत्स्त्रणमस्तीत्यर्थः, श्रश्न-स्त्रणे, श्रयवा,
  यदस्त्रश्यदिति माणवकष्णुण्डयतीतिवत्, यदिति पदजातं
  पराम्हद्यते, यत्पदजातं स्त्रश्लेनाकरोदित्यर्थः, श्रश्न पदजाते, श्रयवा, विचारविषयलेनेति षष्टीतत्पुद्दः, यदिति
- ११० ब्रह्म, श्रस्त्रचिदितिस्त्रेण प्रत्यपादयदित्यर्थः, पर्यायेण श्रतिकामित पर्याययित, दाचेण खुनाति दाषयतौतिवत् प्रातिपदिकाद्वालर्थे णिज्यिधानात्, यदा, सूत्र विमोचन दति धातोर्वा चुरादिणिच्येतद्रूपम्, श्रत्र प्रकाशनम् विविचितम्, श्रत्र-ब्रह्मणि, विचारविषयलेन यदस्त्रचयद्वे-
- ११५ त्यानेन निर्विशेष ब्रह्मणोजिज्ञास्वत्य निरिषयमाणतात् जिज्ञामाविषयोपस्थापनपरतात् ब्रह्मपदस्य न निर्विशेष-ब्रह्मस्वणात्र युच्यत रति सूच्यते ; परोक्रवित्तपदेषे निमि-त्तान्तरमात्र सूच्छिदिति, परोक्रवत्यक्तीकारे ''श्रयातो ब्रह्मजिज्ञासे' त्यारभ्य ''श्रनावृत्तिस्सब्दादनावृत्तिस्सब्दा''-
- १२० दित्यनं सूचमयङ्गतं खादिति भावः; निर्विशेषत्रस्मणस्ख-प्रकाश्यलेनाभ्युपगमात् श्रिजशाखलादाद्यं सूचमनुपपस्नम्, श्रमवधारणलापरोचदित्तिकस्पनादीनि च स्थिमप्रसोभना-

नि निर्सियनोः जिज्ञासाभावानिर्विभेषत्रश्चास्त्रस्पविर्द्ध-सविशेषप्रतिपादमाची त्तरसूचाणि व्यर्थान्यनुपपसानि "पर्चेमिनर्भुख्यला"दिति सूत्रामाङ्गत्यं पः तसादेवं १२५ सूर्यं कुर्वतः परोक्तष्टिति भावः . प्रास्तारमा दत्यनेन प्रवास एव विस्तर इति न्यायसूचितः . ब्रह्मण्डद्स्य क्कचिदिति, बद्यपदेन निर्वचनिवरोधसूच्यते, प्रब्दपदेन प्रमञ्जनीयस्य श्रमाधुलस्य श्रनिष्टलं द्योत्यते, "यो दि प्रम्दान् जानाति अपप्रम्दानयमी जानाति, यथैविद १३० प्रब्द्जाने धर्मः, एवमपप्रब्द्जानेऽधर्मः, एकैकस्य हि प्रब्दस्य बह्वोपश्रंगाः, किं ग्रब्दोपदेगः कर्तयः त्राहोस्तिद्पग्रब्दो-पदेश" रत्यादौ प्रब्द्शब्दस्य साधुप्रब्दे प्रयोगात्. श्रमा-धुत्वापितिरिति, वाधुलं हि प्रक्रिसूबकप्रयोगविषयलं, वृत्तिमसं वा, प्रन्यसानिवंचनात्, न तावदनादिप्रयोग-१३५ विषयलं साध्लं, "तेऽसुराचेऽसयो चेऽसय इति सुर्वनाः परावभृषुः" इत्यचानुकार्वे श्रिरिशब्दापश्चेशे श्रिक्षश्चे गतलात्, तस्य बादिले वेदस्यानित्यसंयोगप्रसङ्गात्; नापि चन्नप्रयोगाईलं, "साधुमिर्भावितय"मिति साधुलस्य (व) तिकामित्तात्. श्रतएव न धर्मजनकतं, साध्वस्त्रेक १ ॥ • तिवासित्तात् . त्रतएव धर्मजनकतावच्छेदकद्भवस्यं साधुलं तदवच्चेहकं च घटविषय घटश्रम्दलाहिकं, तद्वगमञ्चानु-ग्रायनादिति निरसं; घटगब्दः प्रयोक्तखरत्यादिक्पेण विधानसाननवेनासभावेन साध्नपुरस्कारेषैव विधानसः

वाच्यतात्; नापि व्याकरणव्युत्पाचलं, तत् (व्युत्पाचलं) १४५ किं विधेयलंसाधुलेन प्रतिपाद्यमानलं वा, नाद्यः प्रातिप-दिकानामसाधुलप्रसङ्गात्, न दितीयः, त्रात्मात्रयात् ; तस्मा-च्छात्रभावे तसू खकप्रयोगाभावात् तसू खक वस्य माराभावाच ब्रह्मग्रब्द्ख न साधुलं, त्रनादिप्रयोगविषयतं यञ्चप्रयोगा-र्इतम् त्रनाद्यनपभ्रष्टतं वाकरणव्युत्पाद्यतं वा साधुतमित्य-१५० भ्यूपगमेऽपि प्रक्रमावे हत्त्यन्तरस्थाष्यभावेन प्रयोगस्थैवा-सभावात् तद्सभावेन खुत्पाद्यलासभावाच प्रक्रिश्चन्यस्था-साधुलमेव . किञ्च सुख्यदृत्यभावे न साधुलसिद्धिः, श्रनु÷ ग्रामनापरिग्रहीतलात्, तथा हि "मिद्धे ग्रब्दार्थमन्त्रभ" द्रत्यर्थमंबन्धिन एव प्रब्द्खानुप्रामनीयतया प्रतिज्ञानात्, १ ५५ सचणायास प्रब्दार्थमन्यनस्य तवासस्यतिपत्तेः, प्रन्यथा, "श्रप्राणमनवास हे"ति लन्मते खचणाया श्रपि निषेधे वेदा-न्तानांमूक (श्रमूखक) लप्रसङ्गात्, प्रब्द्खार्थेन सह प्रक्रेरेव प्राप्तिवादिति वयाभिधानाच. चचणायासाम्बन्धवेऽपि मुख्यवृत्त्यभावे न माधुलमिद्धिः, तथाचि "मिद्धे प्रब्दार्थ-१६० संबन्ध" द्रत्यादिना प्रब्दार्थसंबन्धानां नित्यत एवानुप्रासनं प्रतिज्ञातम् "सिद्धे प्रब्दे श्रर्थे समन्ध चेति, श्रथ सिद्ध प्रबद्ख कः पदार्थः, नित्यपर्यायवाची सिद्ध प्रबद्धः, तद्यया, सिद्धाद्यौरिति, श्रथ वा सन्धेकपदान्ययव-धारणानि तद्यथा, श्रव्भचो वायुभच इति, श्रपएव १६५ भचयति वायुमेव भचयतीति, एवमिशापि सिद्ध एव न

चख्यात्ते

साध्य इति; श्रयवा पूर्वपदस्रोपोऽनद्रष्टयः, श्रत्यन-सिद्धस्मिद्ध इति, तद्यया, देवदत्तोदत्तस्मत्यभामाभामेति"; इति ग्रब्दार्थतसम्बन्धविग्रेषणीभृतस्य सिद्धपदस्य नित्यवा-चित्रपितपादनात्, तत्र किसुस्यसम्बन्धोसुस्ययार्थीविवचितः

- ९०० छतासुख्योऽपीति विमर्गे सर्वत्र सुख्यार्थस्य तत्सम्बन्धस्य प स्वरूपेष प्रवाहरूपेण वा नित्यलात् मद्याः क्रोग्रन्तीत्यादौ मञ्चविग्रेषस्य पुरुषाणां तत्सम्बन्धस्य पानित्यलदर्भनेन साचणिकार्थतसम्बन्धयोरतथालान्मुख्य एवेति निश्चित्रक्ति विपश्चितः. नतु स्वादेवं, यदि प्रकरणादिना सुख्यार्थविग्रेषो-
- १७५ पिख्यनन्तरं तसम्बन्धिन सचणा सात्, न चैवं; किन्तु
  प्रकाताव केदकाव किमाचोपिसतौ सत्यां तत्समन्धिनरसामान्ये च सचणयोपिसते प्रकरणादिना सद्यायिकिनप्रेषसाभः, तसाम्राचणिकसापि प्रवाहकपेण निष्यलमिति
  चैसः स्रमनायिकियु सचणाकस्पनापेचया प्रकातस्यितियोष
- १८० एव सचणाकस्पने साघवात् ; किञ्च त्रपूर्वयक्तिसाभान् रोधेन ग्रकेस्यामान्यतः कस्पनायामपि तात्पर्यानुसारेष कस्पनीया-या सचणायासात्पर्यविषयीश्वतयक्तिविग्रेषातिरिक्तविषय-लकस्पने मानाभावात् ; किञ्च सुस्थेऽसुस्थे वा ग्रब्दप्रत्यास्था-कारेष प्रवाद्यानादिता वाच्या, श्वन्यया प्रसेयलक्ष्पेण प्रवा-
- १८५ इनित्यतायास्तर्वेच वर्त्तुं प्रकालात्, एवस्र व्यक्तिविशेषमाच-नियताकार्विशिष्टसच्यार्थेविवचायां तत्पुरस्कारेण प्रवाहा-नादिलं वक्तुमशकाम्, किस्र सामान्यतस्तर्वेशकस्थापि यह-

Digitized by Google

कात्रव्य पुरवेक्षा धिक्षविष्ठेषे सङ्क्षितप्रक्रेस्य क्रिमान भोपसापक्ष तसम्बन्धिन संबद्धा प्रकृती तद्वाक्रिमाचस्वेत

- १८ सद्याचा तपाणित्वलं विद्वमेत्र. नम्पपश्चंत्रानुकरणवासाधुलं व्यान्, तदर्थकापश्चंत्रक सादिलात्, न पेष्टापितः, कुमा-कृतक राखादेखादायपश्चंत्रानुकरणे वाधुलसमर्थनादिति पेकः कुमार्थुतक राखादेखम पदानुकरणाभावात्, वर्णा एव दि तम कमेण मानुकिषको, एवस् भाके "प्रकृतिवदनु-
- १८५ करणं भवती"त्यपप्रव्हात्तकरणकापप्रव्हत्वमाप्रद्ध्य "त्रपप्र-व्हत्वकानत्रिकात् नातिदेश" इति पहानुकरणाङ्गी-कारेच वरिषारः श्रीढवादेनेति वोध्यम्, न वैवं वति वर्षभ वर्णानुकरणप्रवृद्धः, वाधकवलीन कचित् पहानुकरण (कार) त्वानमाचेच तदभावेऽपि तत्वागका निर्मूकतात्, चदा
- २ % । अपं अनुक्रियमाणानुकर्षयोर्यादिसभेव, भाखकार्वपन-प्रामाणान्, प्रव्हार्यपन्यभित्यालणानुप्रायमिनिमानां वद-श्रेव दि भाखकारः स्तर्कप्रव्हानुकरण्य याधुनं माद, अत एवोकं कैयटे "अप्रक्रियानुकरण्य आतिप्रव्ह्लिभिक्कृति, वस्त्रादम्कियमाणे प्रव्हे या मानिश्चामवेता तस्त्रमञ्जूमनुका-
- २० ५ र्थमत्त्वर चं प्रत्यायवती"ित. गतु "द्रव्यं हि जित्य"िमत्यारभ्य
  "हिरण्डस्थाचिदा कत्या वृत्तं पिष्डो भवति, पिष्डा कतिसुपस्व देवताः क्रियमे देवताकतिसुपस्य कटकाः क्रियमे कटकाकतिसुषस्य सस्तिकाः क्रियमे पुणराष्ट्रमसुवर्णपिष्डः
  पुणरपर्या पाकत्या युत्तः खदिराष्ट्रारस्वर्णे सुष्डेचे भवतः,

- २१० चात्तिरमाचाचा च भवति, द्रयं प्रनस्तदेव, चात्त्रश्चपमर्देन
  द्रव्यमेवाविश्वयतः" इत्यादिना संव्यानखानित्यलेऽपि द्रयः स्वद्भवतो नित्यत्वप्रतिपादनाचातभेदेन तद्पि नित्यत्वमन्गामननिमित्तमिति प्रतीयते, तथा च चाचित्रदेपि इदं
  नित्यत्वमस्तीति कथकान्तियात इति चेकः ग्रब्द्ययोगस्य
- ११६ तत्मचोगविषयस पानादिले प्रकरणतात्पर्यात्, सहाहतभाये प्रशाहतम् विद्यालमात्रायस्य प्रशाहतभायो प्रशाहतमात्रायस्य प्रशाहतमात्रायस्य प्रशाहतमात्रायस्य विभिन्नतयोत्रं, किन्तु प्रदृत्तिनिमिन्नविश्विष्टतमात्रास्य विभागित्र विद्यालमात्रं प्रशाहतमात्र प्रशाह
- १२० विभिष्टस्य सारूपेस प्रवाहरूपेस वा नितासमत्तिभ्यातनि-मित्तमिति, किस "मं पुनः पदार्थसम्बद्धियादः कियते सिद्धे प्रब्दे त्रार्थे सम्बद्धे चेती"ति प्रश्लोसुस्थार्थस्थेवास्त्रपासन-निमित्ततां साधयति "सिद्धे प्रब्दार्थसम्बद्ध" इत्यानुप्रास-मनिमित्ततयोक्षोऽची यदि सुस्थोऽसुस्थस्य, तदा मं पदार्थ-
- ११५ मिति व्यक्त्याकत्योरन्यतरव्यवस्थाविषयः प्रश्नोनोपपद्यते,
  श्रम्यतरस्य सुख्यार्थले इतरस्य सद्यार्थलेनाचेष्यमिन वा दभयोरप्यर्थलात्ः एवं व्यवस्थानुपपत्तेरेव ''श्राह्मतिमि– व्यादे"त्युत्तरवास्यं, मतान्तरावष्टकोन "द्रव्य एव पदार्थे एव विग्रदोन्याय्य" इति वास्त्रस्य सुख्यार्थस्थैवानुग्रासन-
- १३० निमित्ततां साधयति ; किश्व कमदार्थमिताप द्रवासीय पदार्थनात्तस पानितानाद्र्यनितालं नोपपदान इति हि

प्रष्टुरिभप्रायः, यदि चासुख्यार्थीऽप्यनुशासनिमित्तं छात्, तदा द्रव्यार्थलेऽप्याक्तिसचणायास्मभवेनार्थनित्यलोपपत्तेः प्रश्लोनोपपसः; श्रतएव द्रव्यपदार्थकले श्रर्थनित्यलासभ-

- १३५ वद्याला त्राक्तत्यर्थावसम्बेनेन "त्राक्ततिमित्याहेति" परि-हारस्य मोपपद्यते ; एतेन मञ्चाः क्षोग्रन्तीत्यादौ साचिष-कार्षसम्बन्धस्यानित्यलेऽपि ब्रह्मणो नित्यत्वात् तत्सम्बन्ध-स्थापि नित्यत्वात् ब्रह्मग्रब्दस्य केवससाचिषक्रिकेऽप्यनुग्रा-समसुपपद्यत एवेति निरस्तम् ; ग्रब्दार्थसम्बन्धविभाजको-
- १४० पाध्यवच्छेदेन सम्बन्धावच्छिकार्यनित्यवच्य विविध्वतवात्, प्रम्या, प्रयंनित्यवमाचिववायां द्रव्यानित्यवेनार्यानित्य-व्यानुपपत्तेः, द्रव्यार्थवेऽपि प्राकृतिसचणायास्यभवात् ; भवति च प्रक्यवावच्छेदेनैव तत्तद्वोध्याकारेण नित्यवम्, सम्बन्धविभाजकोपाधिस्रतसचणावेन
- २ ४ ५ निष्यतानव के दे (दात्) मञ्चविशेषसम्बन्धि पुरुष विशेषसा-निष्यतेन तचापि सचणाया विद्यमानतयाति प्रसक्ततात्, न च, प्रश्नस्य कयं स्ववस्थाविषयता, श्रर्थमाचस्य निष्यता-चेपसभावादिति वाच्यम्, "श्रय वा किस्न एतेन ददिन्नत्य-मिदमनिष्यमिति यन्त्रिष्यं तं पदार्थसातेषविग्रद्यः क्रियत"
- २५ इत्युत्तरभाव्यखारस्थानुरोधेन प्रश्नस्य व्यवस्थाविषयत्वावग-मात्, किञ्च "चयी च प्रब्दानां प्रवृत्तिः जातिप्रब्दा गुण-प्रब्दाः क्रियाप्रब्दा इति, न सन्ति यदृष्काप्रब्दाः" इति पत्रे, "चतुष्टयी प्रब्दानां प्रवृत्तिः जातिप्रब्दा गुणप्रब्दाः

कियाप्रब्स यदृष्ट्राप्रब्सायतुर्थाः" इति पचेऽपि ब्रह्मप्रब्स्य २ ५ ५ कुचायनन्तर्भावासानुत्रियाता सक्षावः; त्रपि च "हंदेनींऽच" दत्य नोषादिलेन संज्ञाधिकारात् ब्रह्मग्रब्दस्य संज्ञायामेवातु-प्रिष्टलात् बेवससाचणिकले च यंज्ञालाभावादनुत्राधनं न षादिति . **साधुत्वस्येति, इ**त्समिष्यानादिति भावः . व्या-वहारिकमर्यादया ऋत्त्रव्यवस्थामभ्युपगच्छतस्वव व्याहतमिदं २६० वचनमित्याच चन्तेति, प्रत्यभावात् ब्रह्मप्रब्दे साधुलख तुच्छलमेवासाभिरापादितं, मिथ्यालाङ्गीकारमाचेष ब्रह्म-पदे साधुनस्य तुष्क्लमणङ्गौज्ञतमिति यदि मन्यसे, तदा प्रब्दानारेऽपि तथैवसादिति यावहारिकयवसाभक्ष इति भावः . यदा किमचिषायामच्दोऽनिर्वचनीयवचन उत तुच्छ-१६५ तावचन इति विकल्पमित्रेत्य श्राद्ये दोषमाइ इन्तेति, द्दं सर्वेषामपि प्रव्हानां साधारणम्, न चैतदसाभिरा-पाद्यते, किन्तु प्रब्दानारेषु क्रुप्तप्रयोजकस्थाभावात् तुस्कल-मेव ब्रह्मग्रब्दे साधुलस्थापाद्यते, न चाचेष्टापच्या परिचार-मभव रत्यर्थः ; दितीयं दूषयति साध्वसाध्विति . यदा २०० प्रथमित्रसो दूषणं विदिनोक्तप्रकारेणानुसन्धेयं, दितीये इन्तेत्यारभ्यवेदैरित्यन्तेन, सर्वश्रब्दा-साधुत्विमिति, बाध्वबाधुविवेकोनस्यादित्यर्थः, न चाचे-ष्टापत्तिरित्याच साध्वसाध्विति, बाधुलप्रतिपादनार्च-

लात् व्याकरणस्य तत्तावद्वार्थं स्थात्, दृष्टप्रयोजनदाराष्ट्रलेन

२०५ सम्रतिपद्मस याकरणस तत्रयोजनानद्गीकारे तुस्रन्या-

यतयाङ्गान्तरप्रयोजनानामणसिद्धौ तेषामपि वर्षता, तुः । न्यायेनैव साध्यसाध्विवेकवल्रमाणाप्रमाणविवेकाभावात् वेद स्वापि प्रसितिजननस्च पप्रयोजनाभावात् वैयर्धमेवेति-भावः. यदा साध्वसाधुविवेकाभावे "एकश्राब्दस्रष्टु प्रयुक्त-२ ८ • स्वर्गेलेकेकामधुग् भवति, श्रादिताग्निरपप्रब्दं प्रयुक्तप्राय-श्वित्तीयां वारस्ततीमिष्टिविर्वपेत्, तेऽसुराहेऽखयो हेऽलय इति खुर्वन्तः परावश्रुवः, तस्ताद् ब्राश्चापेन न खेच्छि-तंवे, नापभाषितवे, चेच्छोच वा एष यदपप्रम्द" इति साध्यक्दविधिः प्राविश्वत्तविधिर्पयक्दप्रयोगनिषेधोनि- इ द्यंवाद्याप्रमाण्मिति वेदप्रामाण्योपपादकापौद्वेचला-देसदंग्रे प्रामाखानुपपादकलेऽन्यचापि तथेति कत्न्ववेदाप्रा-माचे वेदस सर्थता प्रमिति जननसप्पप्रयोजनाभावादिति तद्भानामपि वैयर्थनेवेति भावः; देशस्यो देशस्य इति च "इडिप्रयोगे इडियो"रिति विहितसुतस्य प्रक्रतिभावस्य १८ • चाकरचात्पददिवंचनेकर्तचे वाक्यदिवंचनाद्रसानेकलाचा-पत्रव्दः . दूषवान्तरमाच मुख्यार्थेति . तर्षि धूमादिव-विष्मविधया योधकलं सात्, कथमयोधकलमित्यचाइ खिक्कत्व इति, व्याप्तियदाश्यस्थादिति भावः. यदा, एतानि पदानि स्नारितार्थसंसर्गज्ञानपूर्वकासि स्नाकाञ्चा-१८ ५ दिमत्पद्कदम्कलादिति वैभेषिकाचुक्ररीत्या विङ्वाविधया बोधकलं कादित्यचार सिङ्कत्व दृति, प्रयं भावः, वा-कार्यक्षमंत्रमंस्य तथानुमानात् सिद्धाविप न पदार्थभ्त

त्रद्वाणसाथानुमानसभावः, विद्वयाधनात् ; त्रद्वापदस्य दृश्य-भावेन सार्कतासिद्धेस्तत्र वाधः, त्रर्थाभावे तस्त्रवन्धना-

- ३०० काङ्गादेरभावाङ्केलिसिङ्कियेति. न चेति, श्रपौक्षेयेला-दिति भावः. याचकत्याभिमानादिति, वाचकल-अमादित्वर्थः, बस्तु साङ्गेतिकलमपभंग्रलं वा जानाति तस्त्राचिनिकोचादिवत् सूचकसाङ्गेतिकः, श्रपभंग्राच स्रतस्ताधुग्रन्दोबोधक इति भावः. प्रतिविकस्पेनेति,
- ३ ५ किष्मूलस्त्याच्दोसुख्य खतापश्चंगः, त्राचे ब्रह्मग्रब्देन किम-पराद्वम्, त्रवाच्यववचनविरोधसोभवचतुः स्कृत्सिल-योर्वेपरीत्यापितसः दितीयेशनवस्ति भावः. निन्तित्, ब्रह्मग्रब्दस्थान्यचासुस्थलसारणात् ब्रह्मणस्थावाच्यवसमर्थना-चेति भावः. भवानेवेति, प्रमाणपथविश्वष्ट इति भावः.
- ३१० किन्धेविमिति, एवं चित-सुख्यद्दत्तं विनापि कविस-चवाष्ट्रीकार रत्यर्थः, चित्रियादिति भावः. महामी-भांसकेनेति, लक्तोऽपुत्कटमीमांधकाभिमानेष केनचि-दिखर्षः. नदेवोषपादयति को हौति, ब्रह्मकोसुख्यार्थमं पिष्ट्रवत्वत्य प्रीष्ठवादेनोपासभते मुख्यार्थेति, सुख्यार्थस्य
- ३१५ ग्रम्थलोकीः प्रतीतिविषयलोकेसेतिभावः . चहा सुख्यार्था-भावे तन्तूलप्टन्यम्तरस्यायभावेन बोधकलानुपपत्तेष्रद्वाणो सुख्यम्मभावोक्तौ प्रमाणाभावस्थेव पर्यवसानात् ब्रह्मसस्य-मेव समर्थितं स्यादित्याद सुख्यार्थेति . सुखान्तरेखेति, ग्रन्दान्तरेखेल्थः . महिमकस्पवं निरस्ति स्ववास्थित,

३२० "त्रवाद्यवादां खं बह्रव्यदियानितवादिताः" दित वचनं सार्थते, त्रव चावाद्यवादा गर्चावाद्यानि, तेन परे (रैः) मह्मणि देवादेवावाद्यमित्यादिगर्चाह्याः प्रकापाः कता दित ध्वनितम् . निर्मित्तत्व द्वति, निर्मित्तं विना सुख्यदृत्ययोगादितभावः . यदृष्काग्रब्दस्य निर्मिमत्तवा-

हर्भ खुपगमेऽष्यस्य तद्विर्भावात् न निर्निमित्तलसभाव दत्याद्य न चार्यामिति मानाभावादिति, तथा स्ववदारा-भावादित्यर्थः . निरुक्तिविरोधाचेति, चपौद्षेयल-विरोधादिति चकारस्य भावः, पुद्रष्यद्वेताधीनग्रक्त-वच्छेदाभावात् . ब्रह्मगुण्खेत्रयोगादिति, तथा च

३३ • निमित्ततयोत्तरहत्तरं हणले तच न स इति भावः .

श्रभाषीति, श्रतोऽसभावोदोष इति ग्रेषः, प्रक्रत्यादौ

ब्रह्मग्रद्धः गौणलस्य भाषितलाद्ब्रह्मणोऽन्यच सनि
मित्तलपचेऽसभाव एव दोष इत्यर्थः . गौणले हेतुमाइ

श्रनुष्टत्तस्थेत्यादि, स्टइदादि ग्रब्दवदिति, सप्तम्यन्तात्

३३५ "तच तस्थेवे"ति वतिः, स्टइल संहणले स्टइदादिग्रब्देस्विव

३३५ "तच तस्वव" (त वातः, एरस एरस्स एरस्स एरस्स एरस्स व्यवस्थि ब्रह्मग्रब्देऽपि ब्रह्मव्यतिरिक्तेऽपि प्रयोगमापाद्यत इत्यर्थः, श्वादिग्रब्देन खंदकादिग्रब्दपरिग्रदः. यदा द्वतीयान्तात् "तेन तुद्धं क्रिया चेदिति"रिति वितः, खददादिग्रब्दो

यथातिप्रसक्तः एवं रहत्त रंहणतयोर्णतिप्रसक्तत्ति-३४० त्यर्थः, त्रतिप्रसङ्गविषयनिर्देशार्थं रहदादिशब्दवदित्युक्तं,

इष्ठ त्यथः, त्रातप्रवृत्तावययागरमाय एवरतारमञ्जयस्यार्थुनः, एक्ट्रादिमञ्दो येषु प्रयुच्यते तेषु एक्त्वादिकमतिप्रसक्त-

मित्यर्थः. भगवष्कब्दनयादिति, त्राचार्येर्ड "जलानिं प्रचयश्चेव भूतानामागतिं गतिम्। वेत्तिविद्यामविद्याञ्च च वाच्योभगवानितौ"त्यादिना त्रशौकिकार्यमाचात्कर्त्तृतमेव ३ ४ ५ भगवच्छब्दप्रवृत्तिनिमित्तिमित्वाग्रञ्ज समाधिपर्यन्तयोग-काष्टा निष्टकेशिध्वजखाण्डिक्यादिभ्यः प्रयोगाविषयेभ्यो व्यादत्तलाभावात् तद्पचारदारमाचन प्रवित्तिनिमित्त-मित्यनुग्रहीतं, तत्र्यायेनाचापि ब्रह्मग्रब्दप्रयोगाविषया-काप्रादिव्यपि खोकोत्तरश्रहत्त्वस्य मलेन न प्रवृत्तिनिमित्तलं ३५० किन्तूपचारदार्वमेवेति भावः. श्रनुष्टत्तस्थेत्यादि इत्नाम-भाषीत्वनेनात्त्वयः, एतत्वर्वमभिष्रेत्वाभाषीतिभावः . श्रान्य-थेति, न्यायमतिलक्ष्यापि प्रक्रिकस्पने . यत्सास्यादिति, "ब्रह्मग्रब्द्ख पर्मात्मासाधार्णलेऽपि प्रत्यगात्मन्यपि कदा-विद्पचरितप्रयोगदर्भनात् तद्यादृष्या परमाताप्रतिपच्यथं इ ५ ५ यत्माचाद् ब्रह्मीति विशेषणं क्रियते" दति भाष्येण माचा-त्यदस्य सुख्यार्थतावगमादिति भावः. ननु "दे ब्रह्मणी" प(रापरा)रमात्मात्मनोर्बद्वाशब्दप्रयोगात् युगपद्-वृत्तिद्वासभावात् सर्वेचैकप्रवृत्तिनिमत्तपुरस्कारेण मुख्य-वृत्तिरेष्ट्येत्वचार दे ब्रह्माणी दृति . "गामग्नि बाह्मण-३६० द्वेवेति" "चीणी"त्यादेः पूर्वखण्डः, श्रात्मलब्रह्मश्रब्दप्रयो-गविषयलादिना गौणवृत्त्येवोभयसुपखायत इति भावः . नत् क्षं वृत्तिद्वयिवरोधः ''मरूपाणामेक्येष एक विभक्ता'' वित्यच तत्समावेग्रप्रतीतेः, तथाहि "सह्तपाणा"मित्यच

3

सङ्पलं हि समानङ्पलं, तत्र "समानाना मिळीवासु किं

ह ६ ५ इत्पाहणेने" त्या प्रद्धा "त्रक्रियमाणे इत्पाहणे यत्र सर्वं समानं

प्रव्होऽर्थस्य तत्रेव स्थात्, द्यचाः स्रचा इति, इह न स्थात्

यत्र प्रव्हस्यमानोनार्थः, त्रचाः पादा माषा इति ; क्रिय
माणे पुनाङ्पग्रहणे यत्र इपं समानं तत्र सर्वेत्र स्थात्

द्यावचाविती" त्युक्रम्, एवस्याचावित्यत्र (प्रि) स्थिष्टेन (नि)-

- ३७० वस्तार्थाभिधानं प्रक्रम्नरेणैव वाष्यम्, यद्यचपद्प्रयोगविष-यतादिनाषचणयाभिधानं स्थात्, तदा एकार्थतादेवैकप्रेष-स्थिद्ध दति नार्थी रूपग्रच्णेन, श्रतो न विसद्यविरोध दति, मैवम्, दिष्ट्रयत्विभीतकत्वप्रविस्तिनिमसपुरस्कारेण प्रवस्ताचपददयदन्दिनवस्त्र्यर्थतया एकप्रेषविधानोपपसे:
- ३०५ त्रथवा त्रस्तु प्रक्तिदयससुचयः, नैतावता विस्नानितावि-स्नितरुत्तिदयससुचयः, त्रत एव "पितामाचे"त्यादिकं प्रत्यास्थातम्, तत्र दि साचिषिकेनेकेनेव प्ररुत्तिनिमित्ते-गार्थदयबोधनसुपपाद्य विग्रेषप्रतीतेः प्रकरणादिनान्यथासि-द्विसुद्धा प्रत्यास्थानं कृतम्, एवं भिद्यार्थविक्पैकश्चेषप्रत्या-
- इ द व्यानात् भिन्नार्थसङ्गैनग्रेषविधानार्थस्य इपग्रइणस्याप्रत्यास्थानाच उभयग्रके न खचणा, गौरवात्, प्रक्याप्रकायोः

  प्रक्रिखचणाभ्यां बोधने विक्रिस्तिताविक्रस्तितदृत्तिदृयविरोधात्, प्रश्रक्योपस्थापनाय खचणाया प्राविद्यक्तिले सति

  तथैवार्थद्रथवोधनोपपत्तौ प्रकोरपि व्यापार्वकस्पनायां

  इ द ५ गौरवाच, प्रक्याप्रकायोरेकेनैवनिमित्तेन खचणेत्यवगस्यते ;

त्रतो विजातीयष्टित्तिदयविरोध एव. ननु कथमप्रत्याख्यानं, प्रत्याख्यातं हि "सङ्पाणा"मिति सूत्रं, किन्तेन, न हि रूपग्रहणमात्रं प्रत्याख्यातं, किन्तु सूत्रमेव, त्रतसूत्र खा-पनपत्रे व्यर्थस्य "पितामाने"त्यादेः प्रत्याख्यानाद्रूपग्रहणस्था-

- हर श्रायाख्यानाच नोक्तार्थस्य विरोधः, प्रत्याख्यानेऽपि "म्निमि धानं पुनस्स्ताभाविक"मिति यद्गत्याख्यानम् तस्मिन् पचेऽपि नोक्तविरोधः, यचाक्ततिपचाश्रयणेन प्रत्याख्यानम् "व्यर्षेषु च सामान्यात् सिद्धम्, श्रश्नोतेर्चः पद्यतेः पाद" इति, तच प्रक्तिद्वस्य समावेप्रसिद्धाविप विक्रानिताविक्रानित-
- १८५ हित्तदयसमावेशाभावोक्षेत्रं विरोधसिद्धातौति . शुक्केति किं खरूपातिरिक्तप्रहित्तिनिमत्ताविशिष्टसुततिदिशिष्टमिन ति विकल्पोऽभिष्रेतः, प्रथमकोटिं विद्युखनेव दूषयति न हौति, शुद्ध रत्येतदिवरणम् निर्विश्चेषतयाभिन सत रति खरूपातिरिक्तप्रदृत्तिनिमत्ताविशिष्टतयाभिमत
- ४०० द्रत्यर्थः, प्रवृक्तिनिमित्तमि हि वाश्यमेव, ततस स्वरूप-स्वेत वाश्यलपचे श्रुत्युक्तप्रवृत्तिनिमित्तस्य स्वरूपान्तर्गतला-भावे वाश्यलाभावेन प्रवृत्तिनिमित्तलमेव न स्वादिति स्वरूपान्तर्गतत्तं वाश्यम्, तस्र नास्तीत्यर्थः, श्रुद्धेनिमित्त स्रास्तीति श्रुद्धे स्वरूपे निमित्तस्रान्तर्गतमित्यर्थः; श्रध-
- ४०५ ष्टानलपर्वविवर्त्तमूखले एव रहत्तरंहणले, ते च सह्यान्त-गते एवेति ग्रद्धते श्रिधिष्ठानलेनेति, श्रिधिष्ठानलं भ्रमधर्मिलम्, विवर्त्तमूललं विवर्त्तीपादानलम्, श्रिधिष्ठा-

नलेन धर्वतादात्यात् तदेव रहत्तं, धर्वविवर्त्तम् सतस्य भूतभौतिकरूपेणाविद्याविस्तार्थिद्यलरूपलात्तदेव रंहणल-

- ४१० मित्यर्थः . तचेति तयोस्खरूपान्तर्गतलानभ्युपगभादित्यर्थः .

  श्रान्ययेति तयोस्खरूपान्तर्गतल दत्यर्थः . मुक्तावपीति

  खरूपस्थानपायादिति भावः, सर्वतादात्वयस्य खरूपले तस्य

  सुक्तावनपायात्तस्य च सर्वे विनानुपपत्तेस्य सुक्ताविप सर्वे

  स्थात्, सर्वविवर्त्तमूखलस्य स्वरूपले तस्य सुक्ताविप सत्तात्
- ४१५ सुक्ती सर्वं स्थात् . नतु न प्रवित्तिनिमित्तप्रदर्भनार्थं निर्वचनम् किन्तु वाच्योपसचकधमप्रदर्भनार्थं, गो सदृग्रो गवय इति गवयलप्रवित्तिनिमित्तकगवयप्रस्दवाच्योपसचक- गोसादृश्यप्रतिपादकवाक्यवदिति प्रकृते उपस्रक्ष्यण्यं- मिति . अस्तु तर्ष्टं प्रवित्तिनिमत्तप्रदर्भनमेव, तच्च स्रकृ-
- ४२० पाद्धिसमेव, न चैवं सदितीयल प्रसङ्गः, तस्य व्यावदारिकलादिति गूढाभिषन्धिकाद्वते श्रिस्विति । दूषयति
  काश्यन्तद्दीति स्वरूपातिरिक्तप्रवृत्तिनिमत्ताविधिष्टस्वरूपमात्रपरलं न विध्यतीत्यर्थः श्रिभविश्वसुद्घाटयञ्कद्वते
  तदपौति प्रथमं प्रवृत्तिनिमत्तविधिष्टरूपेणोपस्थापितं
- ४२५ सत्पञ्चात् खक्षपेणोपखायत दत्यर्थः. तद्वीति काचणिकलमेव (लादिति) खादितिभावः. खक्षपातिरिक्तप्रवृत्तिनिमित्तविभिष्टमेव सुख्यमिति दितीयं कल्पमनूच दूषयति
  उपिह्नतिमिति, सत्यसार्वद्व्याद्यपिहतसुख्यार्थः, उतिमध्याअताविद्यातस्त्रार्थीपहितमिति विकल्पमभिष्रेत्यप्रयमंभिरो

- ४३० दूषयति श्रुतीति, दितीयन्दूषयति स्वाभिमतेति.

  यदा ग्रुद्धोपहितेत्यत्र किञ्चेतन्यमात्रसुख्यार्थः, अतिबन्ध
  अतिमिति विकल्पोविविचितः, त्राद्यन्दूषयति न हीति

  निर्विभेषलास्रचैतन्येनिमित्तमस्तीत्यर्थः, व्यावदारिकधर्मा

  श्रिपविम्बप्रतिबिम्बयोरेबेतिभावः. मार्वस्यादेश्वेतन्यमाचे-
- ४३५ आवेऽपिधिष्ठानस्विवर्त्तम् सन्ते तंत्रेव स्थाताम्, ते एव यहत्त्वयं इणले इति ग्रङ्कते श्रिधिष्ठानस्वेनेति, श्रिधिष्ठानलं विवर्तीपादानलञ्च बिम्बस्थानीयमञ्जूण एवेति येषास्मतम् तान्त्रस्याह तन्त्रेति . येतु चैतन्यमाच एवाधिष्ठानल सर्वविवर्तम् सन्ते इस्कृति तान् प्रस्याह श्रम्ययेति.
- ४४० व्यावदारिकछैव प्रवृत्तिनिमित्तते प्रातिभासिकछ रज-तादिपदवाच्यताभावापत्तेः, सत्ताविग्रेषमनपेद्धधर्ममाचछ प्रवृत्तिनिमित्तते प्रातिभासिकपीतताश्रयग्रङ्कादेः पीतादि-पदवाच्यतापत्तेष, धर्मिसमानसत्ताकछैव प्रवृत्तिनिमित्त-ताद्धर्मिण्य पारमार्थिकतया तथोरपि पारमार्थिकते
- ४४५ ज्ञाना सिट त्यम भावेन अद्याय तिरिक्त कर्त्स निट त्ति रूप सुक्ति-र्मेखा दिखार्थः . नत्यस्त व्याव हारिक मेव सार्व ज्ञादिकं प्रवित्त-निमित्तं तस्य च ज्ञाना सिट त्ति सभावां सुकोर्सु किरिति गूढ़ा भिष्य स्थादक वे ज्ञासित ति दूषयित वाय मिति धर्मिसमानसत्ताक खेव प्रवित्ति निमत्तात् प्रवित्ति निम
- ४५० त्रस्य च मिथ्याले पारमार्थिकस्वरूपगतलम् न स्वादिति न स्वरूपस्य सुस्वतेत्वर्थः . त्रभिषन्धिसुद्वाटयति तदपौति

ग्रुद्धमध्यग्रद्धान्तर्भावादग्रद्धे प्रतीयमाने प्रतीयत इत्यर्थः .
तृष्टीति नायं केवलग्रुद्धसुख्यवृत्तिपच इत्यर्थः . तदपीत्यादेः पूर्ववदेव वार्थः . यदा सुक्रावपीत्यच सत्यत्वसाधनं
४५५ न विवचितम्, किन्तु सत्यत्वाभिमानमाचम्, सम्भवति हि

- न विविचितम्, किन्तु सत्यलाभिमानमात्रम्, सम्भवति हि याविकाय्यालोक्ति सत्यलाभिमानः, एवद्योत्तरच न गूढ़ा-भिमन्धिता, विम्बलोपहितम्बुख्यमिति दितीयं पचं दूष-यति उपहितमिति. किन्तदिम्बद्धानीयं ब्रह्म सत्य-प्रदित्तिमित्तविश्रिष्टसुतमिय्यास्तप्रदित्तिनिमित्तविशिष्ट-
- ४६० मिति विकल्पमिमितेश श्राधं दूषयति श्रुतीति, दितीयन्दूषयति स्वाभिमितेति . यदा खरूपमेव मुख्यमुताविद्योपहितमिति विकल्पार्थः, ग्रेषं दितीयव्याख्यानवदेव .
  यदा श्रनुपहितमुख्यमुत यिक्तिश्चिदुपहितमिति विकल्पार्थः .
  श्रश्चानादीत्यादिपदेन तत्कार्थं विविचितम् . श्रविद्याद्युप-
- ४६५ हितमुख्यमिति दितीयपचे दोषान्तरमाह तचचेति तच प्रज्ञानादिदोषोपहितले, ब्रह्मग्रब्दमुख्यार्थी न दोषो-पहितः "ग्रद्ध" दति तमर्थमनूच तच निर्दीषल पुर-स्कारेण भगवच्छब्दनिर्वचनविरोधान्, न च ब्रह्मपद्बच्चे तस्त्रिर्वचनम्, गुणविशिष्टविषयलात्तस्य, भगवच्छब्दस्थापि
- ४०० तत्र सुख्यतायोगाचिति भावः . परं ब्रह्मोति न हि दोष-वैशिष्याभिधानं स्तृतिः प्रत्युतनिन्दैवेति भावः . पविच-मिति दोषोपहितस्थापविचलादिति भावः . परंब्रह्मोत्यच ब्रह्मपदेन ग्रद्धं स्ट्यत द्रत्यचाह निविभोषेति . कथा ज्वि-

दिति दोषाभावाभिधानादिष न स्तृतिः, खरूपमाचपर-४०५ लादेवेत्यर्थः . गुणाभिधानेति निर्देषितमिष गुणाना-र्भृतम्, किञ्च मुख्यार्थानुपपत्त्यभावास स्वचणा . ननु निर्गु-णलस्य श्रुतिस्रितिस्रूचेः प्रतिपस्रलात् गुणानासिष्यालेन देथलात् तदैशिष्याभिधाने निन्दैवेति मुख्यार्थानुपपत्त्या सचणायुक्यत दति चेत्तचाद पूर्वेति . चेति प्रमाणा-

- ४ ८ ० नारविश्वंवादन्यायो पेतस्वपद्विरोधी समुचीयेते . यदा दोषाभावसुखेनापि स्रोकवेदयोस्सुतिदर्भनात् "यदा स्नेवेष एतस्मिषुदरमनारङ्क्रस्ते, स्रथ तस्य भयं भवती"त्यादि-भिर्भेददर्भनस्य दोषलावगमात् निर्भूणवास्त्रीसादैधुर्यस्य स्वरूपेऽवगमात् भवान् ब्रह्मीति सामानाधिकरस्थेन तादृग्र-
- ४ ८ ५ खरूपेणोपहितस्थाभेदबोधनाहोषाभावस्थाच कण्डरवेणाप्रतिपादनेऽपि निर्मुणवाक्ये निर्देषतया प्रसिद्धस्रक्ष्यंक्यबोधमाचे णापि गुणाबोधनेऽपि प्रसिद्धगुणकषवाडभेदबोधनेनेव सुत्युपपत्तेहपहितैकाबोधनस्य बाधेन भवानित्यस्थापि
  सच्चणया स्रह्मपरलेऽपि तस्योपहितसम्बन्धस्य प्रब्दादर्थादा
- ४८० प्रतीत्या सुखादिप्रतीकस्त्रत्याऽवयविस्तृतिवदद्याकपासादि-स्त्रत्यादाद्यकपासस्तृतिवचोपस्तिस्तृतिसिद्धेय निर्विभेष-स्वष्यापि स्तृतिनं विद्धात इति तचा इ पूर्वति, एवमपि न स्तृतिसिद्धिः ब्रह्माभेदमा चस्य सर्वचेतनसाधारणतादित्यपि भावः यदा निर्विभेषस्त्रस्यवासिद्धेनं तस्त्रचणेत्यभिप्राये-४८५ णाइ पूर्वेति । एवमेतावता सुख्यदृष्यभावास स्वर्णेति

सच जलाभिमतप्रबद्धक्पपर्यास्रोचनया निर्विप्रेषसचणानि-रस्ता ; ददानीं सच्छालाभिमतिज्ञास्यस्क्षपपर्यास्रोचनयापि (निर्विभेष) सचणा निराकरोति अपिचेति. वाकापरम्, प्रथमसूचस्य ब्रह्मग्रब्देनापौत्यर्थः, उपितस्य ५०० ज्ञेयतेन तस जिज्ञासतेजिज्ञासातानसचणादिसचणानाम् तदारभाप्रतिपादकप्रथमसूचस्य चौपहितपरलेन न ब्रह्मग्रब्दे अचणात्रयणीया . तत्त्वावेदकानासुपहितपरत्वाङ्गीकारे अपिस्हान रति द्योतयति तत्त्वावेदनेति . अतद्य-त्यन्नेनेति ब्रह्मणोन्यत्र सुख्यवृत्त्यसभावस्य उन्नलेन ब्रह्मबोध-५०५ कच्च तच्चक्रलमेव वक्रयमितिभावः, एवश्च प्रतिशासचण-ग्रोधनानि न समावन्तीति तात्पर्यम् . श्रव ततोऽन्यचा-मुख्यस्य तद्वीधकलं तन्तुस्यष्टस्येवेति नियमो विविचतः. त्रत्यचासुखालेऽयुपहिते सुख्येन तसम्बन्धादनुपहितं बच्च-तामिति गङ्कते तस्त्रस्थितमिति . जिज्ञास्यत इति ५१ • जिज्ञास्थतया प्रतिज्ञायते, बच्चते "जन्माद्यस्य यत" इति, ग्रोधते, उत्तरसूचैः . ज्ञातत्वेति ज्ञातलपदिवर्णयपरम्, तस्य सिद्धलाक्षचणशोधने ऋषि सिद्धशाये; एवश्च सचण-गोधनाभ्यां साध्यस निर्णयस ब्रह्मपदादेव सिद्धा प्रतिज्ञा-खचणग्रोधनानां वैयर्थ्यमेवेत्यर्थः . विस्तीनविसापनन्याय-**५१५ मात्रद्धाह न चेति,** जिज्ञासादी सूचकारस जिज्ञास्वन-प्रतिज्ञायां श्रोतुर्विचारे च न विधिरित्यर्थः . ननु प्रास्त्रस् श्रवणात्मकले मननात्मकले वा "श्रोतचो मन्तच" इति

विधानात्तदर्थलाञ्च प्रतिश्वायाः क्रत्तं ग्रास्तं सार्थकमेवेत्यं चार्र श्रद्धष्टार्थलाभावादिति, लयापि हि श्रवणादेर्दृष्टदारलमेवे-

- ५२० खते, न तु नेवजादृष्टदारतमित्यर्थः यदा श्रातद्युत्पदीनेति, ततस्र सामान्यतोऽपि ज्ञानाभावात् तञ्ज्ञानेक्काजचणग्रोधनानि न मस्यवन्तीत्यर्थः . जिज्ञास्यतदति ज्ञातुमिखत
  दत्येवार्थः, खच्यते ग्रोधत दत्येतक्कुत्यादिसाधार्णम्,
  जिज्ञासाद्यनपेचास्यादित्यचापि जिज्ञासापदं ज्ञानेक्कापर-
- ५२५ मेन, जिज्ञासादिनिषयिष्यपेचा प्रत्याशातननोपपद्यत इत्यर्थः.

  विध्यभावे देतुमाद अहुष्टार्थेनाभानादिति, निषयवेशचक्याधीनाया इच्छाया निध्ययोग्यनम् निनित्तम्, येन
  विधिनाः सहामेति, अनुदान्तेत श्रात्मनेपदनिधानस्य
  चिन्नडोऽनुदान्तेन्तेऽपि ङिक्सर्णनानित्यन्त्रापनात् परसी-
- भू ३ ० पदम्, यदा "श्राष्ट्रषादे"ति विकल्पितणिषसाहेरेतद्रूपम्,
  स हि सदिः परस्तेपदी . निर्विभेषस्रचकत्रद्वाभव्दात्
  श्रातलिसद्धा जिश्वासाद्यनपेचा स्थादित्यच ग्रद्धते निरुपाधिक इति, निरुपाधिक इत्येतत् सार्थमित्यनेन सम्ध्येते, ब्रह्मभव्दद्यत्तिमविदुषः प्रतिबोधनेन निरुपाधिक एव
  भू ३ ५ विषये स्वचणभोधनात्मकं भ्रास्तं सार्थमित्यर्थः . विषय-
  - भेदमनादृत्यब्रह्मग्रन्दमाचे दृत्तिं विकस्पयति विकासिति,
    पूर्वचेति, मुख्यदृत्याबोधस्योत्तरग्रास्त्रधार्थकार्थता ग्रास्त्रस्य
    मुख्यदृत्तिविषयगोचरत एव स्थात्, मुख्यदृत्तिविषयशोपस्ति एवेति ग्रास्त्रस्य तदोधनोपचीणलेनानुपहितस्या-

4

५४० जिज्ञास्त्रलात् निर्पाधिके सर्वे सार्थमित्यस्य व्याघात इत्यर्थः. त्रनुपिति सुख्यष्टस्यङ्गीकारेण सार्थक्यापादनं न सभावति त्रपिसद्धान्तादित्याद त्रमुपित्त दति. यदा कथं व्याघातः किञ्च प्रस्ततिमत्यवाद सर्वस्येति, शास्त-स्रोपहितविषयलेगानुपहितस्याजिज्ञास्थलास तत्र सद-

भू ४ भू णात्रवणीयेति प्रकान्तानुपहितसचणायाघात इत्यर्थः .

श्राभिधानेति, सिद्धान्तमुसङ्घाखरूपमाचप्रकाष्ट्रीकारे न

किश्वित्रयोजनम्, न हि विशेषणस्थाप्रकातामाचेण प्रका स्वरूपे सचणोपपादिता भवति, नाष्यवास्यस्त्रुतिः, प्रत्युत-विशिष्टप्रकाष्ट्रीकार एव विशेष्ये सचणा भवति, स्रतो न

भू ५ विशिषक्षचण विधानीत्यर्थः . यदा ननु क्रचणप्रोधनादेः
प्राग् अञ्चपदेन निरुपाधिकखरूपकोक्तिं नाङ्गीकुर्मः, येनातद्वात्पन्नेन नदुक्तयोगः, क्रचणया नदुक्तौ जिज्ञासाक्रचणादिवैषर्थस्य स्थान्, किन्तु निरुपाधिके अञ्चप्रव्दरुक्तिमविदुषः प्रत्येव स्रचणप्रोधनादिकम् सर्वम् प्रवक्तंत इत्यङ्गी-

भू भू कुर्मः, तत्र न पूर्विक्तदोषाविति ग्रस्ते निरुपाधिक इति, निरुपाधिकग्रव्य ब्रह्मग्रव्यत्तिमित्यनेनेवान्त्रयः, निरुपाधिके सार्यमित्येतदर्यसिद्धम्. किञ्च तत्र कार्णं कथञ्च तदभाव इत्याचार मुख्यार्थेति, सुख्यार्थवाधो सुख्यार्थानुपपत्तिः, त्रादिग्रव्येन सम्बन्धः परिस्ट्यते, इदं भू ६ ॰ पदम् सुख्यदक्तमिति निश्चयः कार्णं, तत्र च सुख्यार्थ-

बाधादिनिश्चयो हेतः, तदभावात्तदभाव इत्यर्थः तत

द्रित उपदेशादित्यर्थः . तिस्तद्वाविति उपदेशात प्रागिति श्रेषः . निविश्रोषावगम इति जात इति श्रेषः . मुख्यार्थवाध रति, मुख्यार्थस्य रहत्वस्य बाधितत्वेन ५६५ मिथालात् तस्य सुसुचुजिज्ञास्थलमनुपपन्नतयावगतमिति भावः . सुख्यार्थेति त्रनेन सन्ध्यमामान्यज्ञानं सन्ध्यविशेष-जिज्ञासा च बञ्चते . प्रत्यक्षेणित समतेनेदम्, परमते-ऽनुपबिभिनिराससाय्पपबचणम् . प्रस्रवैचन्ये परिदारमा-मकते आपातविदितार्चिति, शुती-देतादेत शुती, ते एव विप्रतिपत्तिः विरुद्धार्थप्रतिपादकवरनदयी. कीह-ग्मृतमिति निर्विभेषं विवेषे वेत्वर्थः . पुरस्तीति चेदिति, ततस सच्छार्थनिर्विग्रेषोपदेग खपपस इति भावः. साञ्चामा भावित वाकापरम्. वैस्वष्यम् प्रमृ-तादिव्यादृष्यात्मकं खरूपम्, तटस्यस्वचणेन सविश्रेषल-५७५ कोटिः खरूपलचणेन निर्विभेषलकोटिस सिद्धाः स्नरूप-सचणस तेन निर्विशेषपरतस्याभिमानादित्यर्थः. न सन्देइ-माचम् प्रत्युतविपरीतनिश्वय एवेत्याच न चेति, सर्व-कारणवाचित्रमिति कर्द्ववाचित्रमित्यर्थः, उपादानवत् निमित्तलखापि तच विविचतलात् . सर्वे ज्ञेत्यादि कारण-५ ८ ० लानुपपत्तिजचणन्यायमाचित्यात् सविग्रेषश्रुतेस्मुविग्रेषसेव निर्धार्येतेत्यर्थः . सहस्यमेवेति निर्वचनोपसंहितमञ्जाप्रब्दा-वगतश्चेति भावः . यदा न लद्भिमतं निर्विशेषं ब्रह्मश्रब्द-विवचितमिति सिधाति, किन्वसादभिमतं रहत्वविग्निष्ट-

मेवेलाइ दृष्ट्यमेवेति, सल्यज्ञानादिवाक्येनापि सल्यला-ध्रध् दिक्रमेव निर्धार्थेतिति भावः. वैषये परिशारान्तरमा-ग्रक्षते निन्दिति, त्रच प्रत्रख सन्देश्मुखलानुकोर्न पूर्वीक-दोष इति भावः . तस्त्रस्यामिति ब्रह्मप्रब्द्विवितस्य सचणं पृच्छतीत्यर्थः. "ब्रह्माधी दि" दत्यस्य ब्रह्मज्ञब्दविव-चितमधी ही त्यर्थ दति भावः . पूर्वमनुप दितस्य जिज्ञास-लमङ्गीक्रत्य सचलग्रीधनाद्वियर्थप्रमङ्गास तच सचले-त्युक्तम्, इदानीमनुपहितस्य जिज्ञास्यलमेवासिद्धमतस्तव न जन्न फेलाइ तद्पि नेति. यदा यदि सुसुनुभिर्ज्ञातयम् ब्रह्म निर्विशेषमिति निर्धारितं स्थात् तदा तिस्त्रज्ञाया-वाकास तदानुगुर्धेन वर्णनीयतया ब्रह्मपदमुख्यार्थप्रश्रस ५८५ तदननुगुणलात् सुसुच्जातय ब्रह्मप्रब्दार्थः कं इति सच-णया प्रश्नसमर्थनं स्थात्, न चैतत् सिद्धम्, श्रतः "श्रधी हि भगवो ब्रह्मिति" पदमुख्यार्थस्वैव प्रश्नपरं, तथाचोक्रप्रकारेण प्रश्नोऽनुपपन दत्यभिप्रायेण परिहरति तद्पि नेति. तमेवं विदानिति, श्रादिशब्देन "तमेवं विदिला श्रति-६०० सत्युमेती"त्यादिविवचितम्, "तममसु पारे, मर्जीण ह्मपाणी"त्यादिभिविभ्रतिः "महाना"मित्यादिभिगृषः "श्रादित्यवर्णं"मिति विग्रहः "विचित्य" व्यापारः प्रतिपाद्यते . विशिष्टेति, तत्पदेन एवमिति च प्रस्तुत विभ्रत्यादिवै शिष्ठ्यपरामर्शादिति भावः . महा-६०५ पुरुषेति "पुरुषसाष्ठान्त"मिति वाक्यार्थ एकः, एविश्वश्वाख-

पर्याकोषनया निर्विशेषस्य जिञ्चासानर्थक्यादिभिर्जिञ्चास्य-लासस्भवादुपहितस्थैव जिञ्चास्यलेन न निर्विशेषसच्योति . श्चात इति, यतो सचकलाभिमतशब्दस्वरूपपर्याकोचनया मुख्यवत्त्यभावे साधुलानुपपत्तेस्वन्यते सुख्यवत्तेः क्वायसस्य-

- ६१० वास तसूललचणाया अनुपपितः, यतस लच्छाभिमतजिज्ञास्थलक्पपर्यासोचनयोपितस्थैव जिज्ञास्थले सचणाया
  असभावः, अतः "संदित संदयति तसादुचाते परंत्रह्यो"ति
  अुत्युक्तप्रकार एव ब्रह्मग्रब्दार्थ इत्यर्थः . सर्वतः-सर्वसात्,
  अनवधिकातिग्रयस्दित्यर्थः . यदा सर्वतः सर्वप्रकारेण,
- ६१५ खरूपतो गुणतो विश्वतितस्रेत्यर्थः. श्रव तत्त्वटीकाया-मुक्तम् "यत्त्वायर्वणिकी निरुक्तिः संइणलमणाष्ट्र, "संइति संइयति तस्मादुच्यते परंत्रद्धी"ति, पैराणिकी च प्रसिद्धः, "स्इत्वाद् संइणलाच तद्वद्धीत्यभिधीयत" इति तद्गोवसी-वर्दन्यायादिति न विरोधः, तेनानविधकातिश्रयस्वस्त्वेव
- ६२० ब्रह्मप्रब्दार्थ इत्येके; अपरेतु रुड्चवद् रंड्णलमणनविष-कातिग्रयम्ब्रह्मग्रब्दार्थः "रंड्डित रंड्यती"ति प्रथगिम-धानखारसात्, "रुड्चाद् रंड्णलाचे"ति समुचयसार-स्थाचित्याचचते; वयन्तु ब्रूमः विरोधाभावादुभयथाणा-चक्कार" इति. अत्र रंड्णलं रुड्चान्तर्गतमेवार्थी न प्रथ-
- ६ १ ५ गिति प्रथमपचः, रहत्तं तदनन्तर्भतम् रंहणलघ ससु-चितमर्थ दति दितीयः, रहत्तान्तर्भावेनापि रंहणलमर्थः, सहपेणापि, तनापि ससुचितमर्थ दति दृतीयः, प्रति-

पाद्याकारभेदाम पौनक्त्रसम्, न च गोवस्त्रीवर्दन्यायात् सद्बोचः, तस्य पदान्तर्विषयतात्, यत सभययापार्थी संद-६३० षतमिति भावः. "चरन्यस्त"मित्युक्तसुपपाद्यक्रेतदाद्-मूलभूतम् भाष्यमाद दूदं सर्विमिति, यथाश्रुत एव त्रज्ञप्रब्दार्थः, द्दं सर्वमिभिप्रेत्याभाष्यतेति वास्याभ्यामयमर्थः मुतोमतचेति गम्यते; रद्य भाष्यं प्रकाशितमाचार्थैः, ''प्रथमविशेषणेन स्रभावतो निरस्तनिखिसदोवलाद्यमेव 🌓 ३ ५ ब्रह्मप्रब्दवाचाः नान्यः, न दि काराग्टहनिगसित एव तस्रोचनार्चमभ्यर्घनीयः, त्रतो सुसुचूपाखपर जिज्ञासासू चस्र-ब्रह्मप्रब्देन पुरुषोत्तम एवार्षमामर्थात् श्रमिधीयत दत्यव-गम्यते . दितीयविग्रेषणेन "यस्मिन्ययुव्यमाने तु ग्रण-योगस्भुपुष्कसः। तपैव सुख्यद्यत्तोऽयमन्यत्र सुपचारत" इति ६ ॥ • न्यायेन गुणतोऽपि एइचे प्रब्द्यक्रेरसङ्कोचिस्रिध्यतीति ग्रब्द्गकेः पुरुषोत्तम एवाभिधीयत इत्यवगम्यते" इति. भानेवस्नामकमिति, तिभरायप्रकारस्त वेदाना विजये प्रपश्चितोऽस्राभिः . विश्रोषसादयेनेति "ब्रह्मपरिष्टढं सर्वत" इति ब्रह्मग्रब्दनिक्तिः "यस्रात् चरमतौतोऽहमचरादि ६ ४ ५ चोत्तमः। त्रतोऽस्मि स्रोके वेदे च प्रचितः पुरुषोत्तमः" इति पुरुषोत्तमग्रब्दनिरुक्तिः; एतेन पुरुषोत्तमग्रब्दो न

कर्मधारयः, उत्तमग्रब्दख पूर्वनिपातप्रसङ्गात्; न च षष्टी-

यमायः, "न निर्धार्ष" इति निषेधात्; नापि यप्तमी-

६५० षष्ठ्या एवायिकिषेधो न सप्तस्या इति, विशेषाभावेन सप्तस्या श्रिप निषेधात्, श्रन्यथा पष्टीसप्तसीसमासयो इपतोऽर्थतस्य भेदाभावेन निषेधानर्थक्यात्, श्रतोऽषाव-यवार्थनिस्तेरसभावात् केवलकृ एवायमस्तर्णाद्वित्, तद्दिमाद्द "क्या तु कामम् पुरुषोत्तमोऽस्ति"तीति ६५५ निरस्तम् ; "यसात् सरमतीतोऽदमसरादपि चोत्तम" इत्यादिनिस्त्रसनुसारेण "पञ्चमीविभन्न" इति विदित-पञ्चस्याः "पञ्चमी भयेने"त्यत्र पञ्चमीति योगविभागात् समासोपपत्तेः, योगविभागस्य "तादपि परसापर" इति भाष्यवाद्यादवगस्यते . विसारस्य वेदाक्तविश्रये द्रष्टयः ॥

दति श्रीवाधू सञ्ज्ञस्तिस्वस्त्री निवासाचार्यपाद सेवासमधिगत-परावरतत्त्वयाचाव्येन तदेकदेवतेन तद्यरणपरिचरणपरायणेन तत्प्रसादस्वश्चमहाचार्यपरनामधेयेन रामानुजदासेन विरचितायां ग्रतदूषणी याख्यायाम् चण्डमास्ताख्यायां ब्रह्मग्रव्दृष्टिनिक्पण-स्नाम प्रथमस्क्रन्थः॥

## श्रीमते महाचार्याय नमः।

## गतदूषणीथास्थाने चण्डमार्ते

### जिज्ञासानिरूपणं नाम दितीयस्तन्धः।

\*\*\*

पदार्थनिक्पणाननारं वाक्यार्थनिक्पणस्थौ चित्यम् भाष्य-क्रमखानुरोद्ध्यवश्वाभिप्रेत्या इ श्रयेति . वादार्थं संग्रहाति स्वात्मेति, कर्मलाभावात् सामान्यविश्रेषवेदनद्वयविषयला-भावेन इतुष्रज्ञाभावात् जिज्ञासानीपपद्यत दत्याह स्वातमेक-खप्रकाष्रस्थेव खगत सामान्यविश्रेषविषयलेन देतुपांबले सामित्यवाद स्वात्मेति . खयमेवात्मा खात्मा, जिज्ञासासमानाधिकरणयोरेव सामान्यविशेषज्ञानयोः हेत्-फलभावात् खप्रकामध्येवातालेन यामानाधिकर्ष्यायस्थवात् याध्यलासभवाच न हेतुपालभावः, किञ्च निर्विशेषलाञ्च १ • गामान्यविशेषयोरभावेन न जिज्ञाग्राष्ट्रेतुपसमभाव द्रत्याद निर्विग्रेष्येति. किमविद्योपहितस्य जिज्ञास्त्रता उत विश्रद्धस्य नाच रत्याच दुष्यत रति, मिथाविषयकज्ञानस निवर्त्तकलासभावेन द्रस्थमाणलासभावादिति भावः. दितीय-न्दूषयति विशुद्धस्येति, विशुद्धस्य ज्ञप्तिविषयलाभावादिति १५ भावः . निर्विभेषस्थेत्यननारं ब्रह्मण इति भेषः, स्नातीक-भाषच निर्विभेषच ब्रह्मणो जिज्ञामा या परेष्टा, मा द्यातो विश्रद्धसापि प्रतिविध्यत द्रत्यस्यः. जिज्ञासामाचं खण्डयतः

ब्रह्मजिज्ञासाखण्डनम् नानिष्टमित्यामञ्जाह परेष्टेति यथा-स्रोकं ब्रह्मण्डपि तस्या दष्टलात्, श्रन्थयानारक्षेण प्रास्तो-

- रिक्निरिति भावः. त्रिक्षिन् वादे जिज्ञासानुपपत्तिः
   विचारानुपपत्तिर्वा प्रतिपाद्या, त्र्य्यतर्गर्थले अन्यतरिनर्यन (मन्या) मार्थम्, त्रच च विचारानुपपत्तिपचे जिज्ञासापदं
   विचारपरं, देतुफ्लाभावािक्यज्ञासानुपपत्तेनं तत्साध्यविचार सक्षव दति वा तात्पर्यम्. ज्ञञ्जपदादेव ज्ञञ्जणः प्रतीतेः
- श्वायनुवद्ति श्वनुद्तित्यादिना, ब्रह्मग्रब्दनिर्दिष्टसः विपार्विषयल (विचार्यल) मनुदितानस्तमित खरूपैकप्रकाग्रलादिकं चाइरित्यर्थः, चकारेण विचार्यलस्वानुदितानस्तमित खरूपैकप्रकाणलादेश विरोधसूच्यते, विचिचोविविधः, व्याघातशोत्तरचानुसन्धेयः . शनुदितेत्यादिपद्चतुष्ट्येन
- ३५ खात्मैकभाषसेत्यादि स्वोकगतपद्चत्ष्वयम् कमादिव्यतम्, श्रानुद्गितानस्तिमतेति खात्मेति प्रतिपन्नात्मलाचित्रार्थं जकः. खरूपैकप्रकाणमित्यनेन स्वचितं व्याघातन्दर्भयति यहौति सामान्यत इति ददश्च प्रायिकाभिप्रायम्, ग्रब्द-लादिना ज्ञाते गुण्लद्रयलादिसामान्याकार्जिज्ञांसादर्भनात्,

- ४० ततस केनिविदाकारेण जाते केनिविदाकारेणाजाते जिज्ञाचे-त्येविविवितम्, जनएव वद्यति विदिनाविदिनाकारभेदो दुख्या इति. ज्ञान्ययेति सामान्यविशेषवेदनयोरभावे, सामान्यविशेषवेदनयोजिज्ञासाहेतु फ्लाभावस्य स्रोत्रसिद्धला-दिति भावः. तद्योगादिति जिज्ञासायोगादित्यर्थः. तथा-
- ४५ विधवेदनदयविषयलाभावेऽिप दिस्तदयविषयलम् समावत्येवेत्यचाद न चेति प्रन्यप वेदनदयविषय एव जिज्ञासादर्भनात्
  द्वसेखावेदनलादिति भावः . एवं कर्मलाभावे सामान्यविभेषवेदनवोरभावेन देतुफलयोरभावात् जिज्ञासानुपपद्मेत्युक्तम्,
  द्दानीग्हृस्यलादिप्रसङ्गेन प्रमाणविषयलानुपपत्थाविचारास-
- ५० सार्वेन जिज्ञासानुपपित्तमा जिज्ञासापूर्वकिमिति. दृष्यत्वेत्यनेन प्रतुदितानस्तिमस्य एकपद्खभावित्तिकर्मलेन व्याचातः प्रद्धितः, मिव्यालेत्यनेन ज्ञानिवर्ष्यं त्यपरेण प्रनस्तिमतपदोक्तानिवर्ष्यलेन व्याचातः प्रकाणितः,
  जङ्खेत्यनेनास्वप्रकाण्यस्य स्वरूपप्रकाणित्यनेन व्याचातो
- भू भू द्र्शितः, भादिपदेन प्रकाशानात्मकतं राज्ञते, तेन स्रक्ष्पेक-प्रकाशिमत्यच प्रकाशनेन व्याघातः प्रदर्शितः. विचारातुपप-चित्वचे तु असु जिज्ञासातुपपत्तिः, विचारातुपपत्तौ किमा-यातिमत्यचाद जिज्ञासापूर्वकमिति, तथा च जिज्ञासाया असम्भवे तत्साध्यविचारो नोपपद्यत दति भावः. विचारातु-
- ६० पपत्ती देलन्तरमाद त्रविति. माश्वद्बद्वाणी वित्तिकर्मलम्, माचसामान्यविशेषवेदनद्वयविषयलम्, तथापि ख्रह्मप्रकाश-

स्वैव स्वगतसामान्यविशेषविषयतेष हेतुपासभावात् जिज्ञासीपपद्यत इति पूर्वोक्तसामातपरिहारं श्रङ्कते स्वरूपेति
ज्ञानमाचस्वैव हेतुलम् पासलस्व, न तु सामान्यविशेषज्ञानयो१५ गौरवादित्येवकाराभिप्रायः . नेति अन्यया यज्ञद्त्तीयसामान्यज्ञानात् देवद्त्तीयविशेषज्ञानपासकाजिज्ञासाया विष्णुमिने
जननापत्तिरिति भावः . यद्यपि हेतुस्कृतज्ञानस्य जिज्ञासा-

यामानाधिकर्श्वनिषमो नास्ति, श्रहमिति खप्रकामादेव नि-त्यसादिजिज्ञासादर्भनात्, श्रवापि श्रहमिति प्रतीतिरन्तः-

- ७० करणाकारहित्ति ययातम् तदत्तुषारेण तद्भयेत्युक्तम्, स्तिभवविषयिकञ्चाषािभग्रयेण वा तद्क्रम्. हेतुप्रस्तवयो सामान्यतो दूषण्युक्ता प्रातिस्तिकन्दूषणमाह श्रामादेः प्रकाशस्त्रयदिना श्रमादिलभङ्गादित्यन्तेन, किं स्वस्पप्रकाशो निरपेण एव हेतुस्ताग(नं)न्तुकषष्ठकारिणमपेष्येति विकल्प-
- ७५ मिनेत्रियप्रथमे दूषणमाइ श्वनादे रिति श्रव जिल्लासा यदि निर्पेषा श्रनादिप्रकाश्रवका स्वादनादिस्स्वादित्यापादनं वि-विचतम्, तेन नापाद्यापादक्योवैयिधिकरस्यम्, ननु जन्यला-नादित्योविद्दुत्वेन स्वाप्यभावात् कथमापाद्यापादक भावः, न च प्रवादानादित्यमापाद्यम्, क्रमिकोत्पत्तौ दि प्रवादः.
- विरयेषजन्यले च विस्तन्य हेतोरभावेण एक आसुत्य त्तिका स्व इत चावज्ञासुत्य त्तेराविद्यकालेण प्रवाद खेवा विद्वेः. ण च नि-रपेषजन्य त्वादिणः धारावा दिक खेले पूर्व ज्ञानस्थेव उत्तर ज्ञान-आति पूर्व जिज्ञासाचा उत्तरहेतुलं वकुं प्रकामिति चेन,

जिज्ञासा यदि प्रकाशानन्तरभाविनिर्पेचप्रकाश्रजन्यास्थाक्तर्षि प् प्रकाशसमवधानचणोत्तरचणवर्तिप्रागभावप्रतियोगिनीन खात्, यो यदननारभाविनिरपेचयव्यन्यः, स तत्समवधानचणोत्तर-चणवर्तिप्रागभावप्रति योगी न भवतीति याप्तेरिति तात्प-र्यात्, तस्य च प्रकाशस्य श्रनादिलात् तस्मवधानचणोत्तरच-णवर्ति प्रागभावप्रतियोगिलाभावे श्रगादिलं पर्यवस्रतीत्यभि-

- ८ प्राचेणानादेः प्रकामखेलुकम् . प्रकामो यदि विज्ञासासाम-गीलपर्याष्ट्रिधिकरणं स्थात्, खाधिकरणचणान्यूनसङ्ख्याकिज्ञा-साधिकर्णचणकस्थात्, जिज्ञासाप्रागभावाधिकर्णचणपूर्वद-णवर्तीन खात्, जिज्ञासाप्रागभावाधिकर्णचणद्वयवर्तीन छात्. यद्यत् सामग्रीलपर्याष्ट्रिधिकरणम् तत् खाधिकरणचणान्यमस-
  - ८ ५ श्चाकतद्धिकरणचणकम् तत्प्रागभावाधिकरणचणपूर्वचणव-र्तिन भवति, तलागभावाधिकरणचणदयवर्तिन भवतीति च व्याप्तेरिति वा तात्पर्यम्. श्रम च दितीयादयस्तर्काः प्रति-बन्धकाभावकारणलमतेन, श्रनादिपदस्य पूर्ववदेव प्रयोजनम्, तथा च निर्पेचस्य प्रकाशस्थानादेः कार्णलमेव न स्थादिति
  - १ • भाव: . यदा प्रकाशोत्तरजन्यजन्यवाभावे श्रमादिलं स्वादिन ति विविचतम्, तत्कुत रत्यपेचायासुक्रम् अनादेरिति तत्यागाचुत्तरजन्यजन्यलाभावे त्रगादिलमिति व्याप्तरात्मा-दौ दृष्टलेन श्रमादिप्रकाशीत्तरभावि (जन्य) जन्यलाभावे त्रनादिलं खादिति . न च जन्यलाभावखेव व्यापले प्रेषवैय-

१ • ५ र्थम्, श्रखण्डाभावे तद्भावात् . यदा जन्यवाभावे प्रयोजको

जन्यजन्यलाभावः तचानाद्युत्तरजन्यजन्यलाभाव द्दित भावः .

यदा निरपेचानादिजन्यलोकिः जिज्ञासाया जनादिले पर्यवस्ति, यस्मिन् काले कार्योत्पत्तिरिभमता, ततः प्रागपि
कार्यं स्थात्, काल्योविं प्रेषाभावात्, एवं पूर्वपूर्वकालेऽपी१९० त्यापादिते निरपेचानादिजन्यलवादिना पूर्वं कारणाभावो
न वक्तुं प्रका दित ज्ञस्यापादनस्थानुद्धारादित्यर्थः . एवञ्चानादिले सिद्धे जन्यलमेव न सम्भवतीति तात्पर्थम् .
यद्याद्प्रीनमिति जिज्ञासायास्ममानविषयधिक्षज्ञानजन्यलस्य लोके द्र्यते, तथापि तस्य धर्मिविषयज्ञानलेन न
हेत्रलं, किन्तु धर्मिज्ञानलमाचेण, लाघवात्, तथा च स्वरूपप्रकाप्र एव हेतुः, न चानादिलप्रसिक्तः, सापेचस्थेव तस्य
जिज्ञासाहेतुलात्, ज्रपेचणीयद्य संग्रय एवेति चेन्न, स्वरूपप्रकाग्रेनेव तस्य ज्ञातलेन संग्रयस्थेवानुपपत्तेः . फक्लेदूषण्१२० माह प्रागसिद्धस्थेत्यादि, प्रागसिद्धस्थेत्तरकालमसले

तुष्कलं, यत्ने कार्यलमिति भावः . प्राक्षिद्धलपचे विद्धलफ्जलयोः परत्यरथाघातमा प्राक्षिद्धलपचे विद्धत्रमादिपदम् प्राक्षिद्धपरम् . यदा खक्षपप्रकाप्रस्य फ्लाले
दूषणान्तरमा ए फ्लात्व दिति, श्रनादित्वभङ्गाचेत्यन्यः,

१२५ एतेनान्दितपदस्चितव्याघातो दर्गितः. एवम् खक्रपप्रका-ग्रस्थैव देतुपक्षभावासक्षवे श्रन्ववव्यतिरेकाभ्याञ्जिश्वासास-मानाधिकरणयोः सामान्यविग्रेषश्चानयोर्देतुलं प्रस्तवं चेति स्तितम्; तत्र प्रकृते उपहितक्पेषेति श्रविद्योपहितक्-पेष, वेद्नद्वयेति सुसुकूपास्थलेन सामान्यवेदनम्, जगस्का-

- १३० रणलादिना विशेषवेदनम् . नेति निर्विशेषस्य जिज्ञास्यल-भक्नापनेरिति भावः . श्वभ्युपगमेऽपीति प्रस्रक्षानुपहित-विषयलावस्यकावात् सामान्यविशेषवेदनयोस्यमानविषयल-नियमास हेतोरप्यनुपहितविषयलमेव वक्तस्यम्, धर्मेश्वसा-चेण समानविषयलाद्धेतोहपहितविषयलाभ्युपगमेऽपीत्यर्थः .
- १३५ स्नान्तेश्वामंपाद्यलादिति,तत्तवज्ञानमाध्यलामोचखेति भावः.
  परीचकाः-विचारप्राप्ताधिकारिणः. प्राथमिकस्नान्तः प्रपञ्च
  स्रमः . प्रागल्भप्रमङ्गादिति निर्धकायामवैधुर्धात् श्रधिकन्नान्यमंपादनाचेति भावः . स्वरूपेति प्रमालबुद्धाः
  विचारप्रवन्ताविप विचारद्यायामेव क्रस्नमिष्यावस्य प्रिचि-
- १ ४ ॰ तलेन तत्र प्रमालबुद्धिनिष्टत्तेः तदुत्पादनार्थं मननि-दिध्यासनादौ प्रवृत्तिनं स्थादिति भावः. यदा लकाते नित्यानित्यवस्तुविवेकद्यायामेव ब्रह्मातिरिक्तमिय्यालज्ञा-नस्य जातलात् त्रवसादौ प्रवृत्तिनं स्थादिति भावः. स्वरूप-स्वैव प्रसले प्राक्षिद्धस्य प्रस्तलायोगादिति यद्दूषसमुक्त-
- १ ४५ मात्रपरिहारं महते नित्येति, ज्ञानस विद्वलेऽपि तदूपा-विष्कस्थाविद्धलाच्चिज्ञावावमावत्येवेति भावः . प्राप्ताप्राप्त-विवेकेन धर्मस्थैवेच्हा या च न जिज्ञावा, यमाधौ तु तादृ-प्रज्ञानस्थाविद्धलात् जिज्ञावेत्यभिष्रेत्याह नेति, सत्यवेति (धर्म) बत्यवे चर्देतहानिः, मिखाले तद्धे प्रेषावत्प्रदृष्य-

- १५० तुपपित्तः, न दि मिथ्यावस्त्रमहमानो सुसुचु(र्मिथ्योत्पादना
  य) सिंग्यात्रमंपादनाय प्रवर्तेतः न च वैष्रद्यादेरविद्यानिवर्तकालात् प्रष्टत्युपपितः, तस्य जडलेना निवर्तकलात्, ज्ञानमेवाज्ञाननिवर्तकमिति दि युज्ञाकसुद्वीयः. तसाचिवययकज्ञानमेव निवर्तकम् न तु धर्म इति चेत्तर्हि तस्य ज्ञान-
- १ ५५ सानादिलादमादिनिष्टत्यापितः. खमानसाचित्रानम् पूर्व-स्राख्येव सर्वसाचिलादिति चेत्, सनाकिमिदानीन्तादृग्रज्ञान सुत्पचते, खमानसाचिलसुत्पचत इति चेत्; तर्षि तदेवा-विद्यानिवर्तकमिति पर्यवसितम्. नतु समानसाचिलमवि-द्यानिवर्तकतावच्छेदकमिति चेत्, ग्राह्मादिज्ञानसाधिष्ठा-
- १६० नातिरिक्तविषयसापि निवर्तकलद्र्यनेन स्रधिष्ठानमात्रवि-षयलस्य निवर्तकतानव स्वेदकलात्, स्रधिष्ठानतस्त्रज्ञानलेन निवर्तकले वास्ये प्रकृते चाधिष्ठानतस्त्रज्ञानस्थानादिलेनाध्यास एव न स्वात्. नतु तस्त्रसाचात्कारमाचं न निवर्तकम्, तीरस्त्रदृष्टादावृष्टांगलसाचात्कारे विद्यमानेऽपि जले स्र-
- १६५ घोऽप्रत्मभ्रमात्, तचाचारोप्याविषयकाधिष्ठानतस्त्रभाचात्-कारत्मेव निवर्तकतावक्केट्कमिति चेनः तघोध्यायत-स्वज्ञानानिवर्त्यत्वादघोऽप्रत्मभ्रमखोपाधिनिष्टस्येव तिन्नष्टन्तेः; प्रत्या पूर्वमूर्ध्वाप्रत्माचसाचास्त्रार्थभ्यवेन तदनन्तरमधो-ऽप्रत्मभाभावप्रसङ्गात्, विशेषादर्शनत्रभ्रमस्येव तत्त्वज्ञाननिव-
- १७ र्च्यंतात्. किञ्चारोषाविषयकाधिष्ठानसाचास्कारलमात्रम् निवर्तकतावक्केदकम्, उतारोषाविषयकाधिष्ठानतस्वसाचा-

त्कारतम्, नाद्यः, इदमिति धर्मिज्ञानानन्तरम् रजत-भ्रमानुद्यप्रयङ्गात्, दितीये किमधिष्ठानतत्त्वभाम, किम-धिष्ठानखरूपमेव उत भारोष्यविरोध्याकारः, नाद्यः, उक्त-

- १०५ दोषादेव, न दितीयः, निर्धर्मने ब्रह्माणि विरोध्याकारा-भावात्. ननु खक्पमेव ब्रह्माणि विरोध्याकार इति चेत्; किं विरोधितम् वैयधिकरस्यम्, तदभावक्पतं वा; नाद्यः ब्रह्माणो निरधिकरणत्नेनाविरोधितापत्तेः; न दितीयः, शक्तात्वेरविरोधितापत्तेः. ननु तचायधिष्ठानखक्पारो-
- १ ८ ॰ याभाव एव विरोधीति चेत्, तहीँदन्वेनाधिष्ठानज्ञाने सित श्रधासाभावप्रसङ्गात् . किस खमापसाचितं हीतरासाचिते सित खसाचित्रम्, तथा चेतरेषामभासमानतथा प्रपञ्च एव न खात्, प्रतिभाससमानसत्ताकतान्त्रिय्यापदार्थेख . नतु युगपदेव सर्वसुकेसह्यायाम् प्रपञ्चाभाव इष्ट इति चेन्न;
- १ ६ ५ इतराविषयलखापि मिथालेन तङ्गानाविध्यकतया इतरा-विषयलखेन व्याघातात्, इतराविषयलोत्पिक्तताल एवा-विद्यादिर्निष्टक्ततया विचारसाध्यज्ञानस्य नैयर्थप्रसङ्गासः नैग्रद्यपचे दूषणान्तरमा श्रातिरिक्तित्, श्रचातिरिकपदं ज्ञातातिरिकपरम्, ब्रह्मणस्स्ततोऽपरोचतया प्रत्यचस्य च
- १८ तसमानाकारत्वस च साध्यतायोगादिति भावः . स एवेति सक्ष्यधर्मविकस्य एवेत्यर्थः . स्वरूपपचे, किं कासविशेषे ज्ञानाभावेन ज्ञातातिरिकता, उतांश्रभेदेनेति विकस्यम- भिग्नेत्य प्रथमपचे दूषणमा ह नित्येति . दितीये दूषणमा इ

निरंश इति . धर्मपचे दोषमा इ निर्विशेष इति मिथा-१८५ अतिविशेषपचस्त "पाचस्य तथाले आन्तिलापाता दि" स्थिनेन

निरस्त इति भावः . एविमयता ग्रन्थेनातुदितानस्तितस्तक्रिपेकप्रकाणिसत्यनेन सूचितव्याघातो दर्णितः . श्रथ सामा-

नसाचिलस्य वैग्रद्यस्य वा साध्यलेऽपि जिज्ञासा नोपपद्यत

्रत्युपपादयस्रोषविशेषश्च्यमित्यनेन सूचिनं व्याचातन्दर्श-

- २०० यति क्षश्च स्वेत्यादिना, जिज्ञासाही दं कि मित्याकारा वा कथ मित्याकारा वा भवति, एतदाकारप्रश्रयोग्यविष-याभवतीत्यर्थः . सर्वेषिति प्रश्नद्यविषये ऽपीत्यर्थः . विदि-ताविदिताकार भेदाभावे ऽपि रदं कि मित्यादि प्रश्नो ऽस्ति-त्यवाह क्षत्स्वेति, क्रत्स्वावगतौ ज्ञात्यां ग्राभावेन नैक्क-
- १०५ खात्रत्रोनोपपद्यते, क्रस्तानवगतौ देलभावेन धर्मिनिर्देग्रोऽतुपपद्मः तद्योगादिति इदं किमित्यादिप्रश्रखायोगात् . एवं क्रस्तावगत्यनवगत्योः नैष्पाखनिर्देतुक्षलप्रसङ्गेन
  इदं किमित्यादिप्रश्रखले विदिताविदिताकारभेदे श्रावस्थिके तादुग्रप्रश्रयोजकिश्वासाया श्रिप तस्रैयत्यात् स्वमा-
- २१० चराचिलस्य वैश्रद्यस्य वा साध्यलेऽपि न तनाचेण विश्वासोपपत्तिरिति स्थितम् . विश्वासासमर्थनार्थं मतच्यमार्थः
  नवीनः, सत्तविश्विष्ठश्चानं हेतुः, श्रद्यस्वविषयश्चानं प्रसम्,
  तिद्वयेष्ट्या विश्वासेत्येकम् ; प्रतिबद्धः प्रथमोत्पन्नोऽदैतेसाचात्कार् एव हेतुः, श्रप्रतिबद्धश्चानं प्रसम्, तिद्यस्थाः
  २१५ विश्वासेत्यपरम् : प्राथमिकश्चानमनवधारणतात् श्वविद्याया

्त्रनिवर्तकमादेव च हेतुः, त्रवधारणक्ष्यद्वरमधाचातृकारः ..... पतं, तदिच्छैव जिज्ञामेतिचापरम् ; तवाद्यसुन्तरवनिर्धि-्यते, इतर्वातद्यमनेन निर्खते, तथा दि वेहानावाद्या-द्दैतसाचात्कार एव प्रथमसुत्पचते, तचापातस्पम्, चा-११० पातसं च प्रतिबद्धपालस्, प्रतिबन्धवानादिप्रवृत्तर्-भेदवासनाभ्य एव, तास्र त्रवणमननादिभिः षीयने, ततौ वाक्याद्त्यकात्मकाचात्कारादविद्या निवर्तते, क्रतीऽप्रतिब-द्वापरोचजाने च्छा संभवति, सेव जिज्ञासेति चन्नतम् तत्ता-वदनुपपसम् ; विदिताविदिताकारभेदाभावात् प्रम्नानु-२ १ ५ पपत्तेसत्ययोजकजिज्ञासानुपपत्तेः, ब्रह्मजिज्ञासायाः प्रश्न-प्रयोजकलञ्च "त्रधी हिभगवो ब्रह्म, किं भगवनाः पर्मं वदिना, सोऽइयान्त्रविदेवासिनात्मविद्वमानं भगवीविजि-ज्ञामे" रत्यादिभिरवगम्यते . नतु प्रदेतस्य प्रधमतौ दर्गने-ऽपि दैतवाकादर्भनासन्देचे सति विज्ञासीपपद्यत इति चेन्न; २३० देतवाकादर्शनेऽपि धर्मिनिश्चयस्य निष्प्रत्युक्तात् प्रदेतान-न्दलादेश तद्भिन्नलात् सन्देशे नोपपद्यते, न चाहैतादेर्नि-श्रुवेऽण्डैतलादिप्रकारकिश्यवाभावात् सन्देशीपपितः, तस विचारानन्तरमध्यभावेन सन्देशनिवृत्तिप्रसङ्गात्, निष्प्रका-रकज्ञानस्थेव विचारजन्यलाङ्गीकारात्. नचाप्रतिबद्धेन वि-२३५ चारानमारभाविज्ञानेनाज्ञाननिवृत्तेरेव यंग्रवनिवृत्तिरिति वाच्यम्, संप्रयविरोधिज्ञानस्वैवाज्ञाननिवर्तकलात्, संप्रय-निरुत्त्वनुबुखक्पक्पविशेषवत एव लया निस्चलोक्तेः, न च

निस्ये यतापि प्राथमिक ज्ञानेन प्रतिबन्धाद ज्ञानानि हत्ते: संग्रथमभव इति वाच्यम्; यज्ञानानिहत्तावपि सेता-

- १ ४ ॰ तुमित्यामञ्ज्ञापीतलक्षमद्मायां सैत्यसंमयनिवृत्तिद्र्भनात् .

  विपरीतक्षमरूपिनस्योगापि संमयनिवृत्तिदर्भनाच . न चादेतं स्वरूपाद्भिक्तमेवेति तत्कोटिकसंमयोपपित्तः, तस्य
  देतकोत्रक्षमभाविन कोत्रक्षमर्तानुपपत्तेः, किञ्च सत्यते श्रदेतक्षानिः, मिम्राले प्रतियोगिसमानस्ताकस्य प्रतियोगिकाक्षे
- १ ४ ६ प्रतियोग्याश्रये मह्मस्यस्थानः . कि स मह्मस्य जगस्कारण-सादिदेतिनस्यादेव न देतकोटिक्सन्देषः, न च पार-मार्थिकदितीयवन्तादिना सन्देषः, को खप्रसिद्धेः, प्रपश्चे स्त्यसमिक्यासकोटिकसन्देषेऽपि न मह्मकिश्वासाया दृदं किमित्यादिप्रश्रस्य च मह्मस्यूपपन्तिः, (तस्य) मह्मविषयक-
- १५० सन्देशभावात्ः तदेतसर्वमभिप्रेत्योक्तम् कथश्च जिज्ञासे-त्यादिः किश्च प्राथमिकादैतमाचात्कारादेवाविद्यानिष्टन्तौ स्नुतस्त्रन्देशः. नसु भेदवायनयाप्रतिबन्धास्त्र प्राथमिकया-चात्कारादविद्यानिष्टन्तिरिति चेसः, श्वानस्वाश्वानिवर्तकत्वे. विश्वानेनाञ्चानं विष्टन्तमित्यस्त्रभवो मानम्, ततस्र वेदा-
- २ ५५ मावाकात् महाद्याने जाते ब्रह्मद्यानेन ब्रह्माद्यानं निरुत्त-भित्यनुभक्त दुरपद्भवलेन प्राथमिकब्रह्मद्यानस्य प्रतिबन्धा-सम्भवात् . प्राथमिकब्रह्मद्यानमानात्वंशार्गिरक्तेर्द्यानेन तद्वरक्ते तदुपादानाद्यानात्त्ररक्तिराश्रवसीयेति चेत्, सम्भ तर्षि संसारसाद्यानामान्। यस तत्त्रद्यानस्य

- १६० प्रतिबन्धात् श्रज्ञानानिवर्तकले निदर्भनं "विशेषदर्भमम् प्रति-बन्धात्र प्रतिबिन्धमम् निवर्तयती"ति तत्र, तत्र विशेषद-र्भमस्य तिष्ववर्तनायोग्यलात् . नतु विशेषदर्भनविषयविरद्ध-विषयभ्रमलमेव निवर्त्यतावच्छेदकम्, विशेषादर्भनत्रन्थभ्रम-लापेचया स्रघुलात्, विरोधस्य नियमघटितलेऽपि अन्यल-
- १ ६ ५ स्थानन्यथासि(ह्यादि) द्धलादिघटितलेन ततोऽपि गुरुखादिति चेस ; चन्द्रप्रादेशिकलदूरस्थपर्वतास्पपरिमाणादिश्वमे व्यभि-चारात् ; तङ्गमस्य सोपाधिकलाभावेनोपाधिक्रपप्रतिबन्ध-काभावात् . नन्यवच्छेदकसाघवानुसारेण तचापि दूर-(स्व)लादेः प्रतिबन्धकलं कस्यत रति चेत्तसः विशेषदर्शन-
- १०० मन्तरेणोपाधिनिद्या यामङ्गादिना वानिद्यत्तिस्यसे यभि-चारेण तस्य तदवच्छेदेन निवर्तकलाभावात्. न चोपाधि-निद्याद्यनिवर्त्त्वेलेन विशेषणास्य यभिचार इति वाच्यम्, खपाधिनिद्याद्यनिवर्त्त्यंगेपाधिकश्रमस्यायन्तेन तद्धं प्रति-बन्धककस्यनावैयर्थात्. किञ्चोपाधिनिद्यत्तीत्यादिना खपा-
- १७५ धिनिष्टस्यनिवर्त्यं तथा सङ्गानिवर्त्यं ता विविधितम्,
  तच चोपाधिनिष्टस्यनिवर्त्यं तथाने विशेषाद्रश्रेनजन्य तमेव
  निवेश्यतां लाघवात्, खपाधिनिष्टस्यनिवर्त्यं तथाधिनिष्टिस्त्रजन्य निष्टिस्त्रपतियोगिलाभावात्मकतया निष्टिस्तप्रतियोगिलाभाव(नि) प्रवेशेन गौरवात् . किस्वैवं विशेषद्र्य-
- १८० निवचविरद्भविषयभ्रमसमिति विशेष्यभागोऽपि न वक्तय इति साधवम् . नतु च पचदयेऽपि व्यासङ्गादितत्तदनेका-

मिवर्त्यत्विभेषणे गौरवात् विभेषदर्भनासमविश्वतसामय्य-निवर्त्यत्वमेव विभेषणम्, ततस्य पूर्वे क्षान्यवं स्थितमेव . न चैवमपि प्रतिबन्धकरणनावैयर्थ्यम् सोपाधिकश्वमस्योपाधिन-२०५ दक्तिनिवर्त्यत्वादिति वास्यम्; यत्र विभेषदर्भनसमकास्रो-

- टाराजनस्वतार्ता वाचन्, वन विमवद्मनसम्बाद्धान्यस्वतास्य स्मिन्द्रिकाया स्मिन्द्रिक्तः, तच विमेषद्रम्नासम् विदित्तसामय्यनिवर्त्त्रं सम्बद्धान्यस्य सन्तेनोपाधिकास्नीनविभेषद्र्भन्स्य नादिनद्वत्त्र्यं प्रतिबन्धकस्यनात् . न च विभेषद्र्भनस्य विद्यमानस्यापि समिनवर्तकले विप्रतिपत्तेस्वद्धमविद्यत-
- २८० सामग्रानिवर्ष्णं लानिश्चयास्त्रप्तिवन्धकस्पनेति वास्त्रम् ; विग्रेषदर्भनासमविक्तिलेन विग्रेषदर्भनासमान(समविक्ति)कास्तीनलस्य विविक्तिलादिति चेस्नः विग्रेषदर्भनकास्त्रीनविग्रेषादर्भनसमलस्यैव विग्रेषदर्भनासमविक्तिसामग्रानिवर्ष्णविग्रेषदर्भनविषयविकद्वविषयक्षमलापेस्रया स्रमुलेनावस्त्रेद-
- १८५ कलात्. नतु तर्षि विशेषदर्शनकाकीनविशेषदर्शनविषयविबद्धविषयभ्रमलनेवावक्षेदकमसु काघवादिति चेन्नः, विशेषदर्शनोत्तरकाखेात्पस्रयोपाधिकभ्रमस्य विशेषदर्शनं विनापि
  छपाधिनिद्यस्यैव निद्यत्तिदर्शनेन स्थिभचारेण तस्थानवक्षेदकलात्, तदर्थसुपाधिनिद्यस्यनिवर्त्यलेन वा विशेषदर्शना-
- ३०० समानकासीनसामग्यनिवर्त्यतेन वा विशेषणे गौरवात्.
  किस विशेषदर्शनविषयविषद्भविषयभ्रमलस्यावस्त्रेदकाले संयोगासवस्त्रेदकमूलासवस्त्रेदेन संयोगाभावभ्रमस्य तदवस्त्रेदेन संयोगवस्त्रयायदर्शनानिवर्त्यलापत्तेः, विशेषदर्शनविषय-

मुबादिमतधर्मविरोधिलाभावात् धमविषययंगोमाभावखः.

३०५ पामघटेरक्रथमण प रक्तताभावनिक्षितकाणिकणातिमादाय यदामनादिविभेषदर्भनं तेनानिवर्णनापितः, विभेयदर्भनविषयामनादिविरोधिनाभावाद् अमविषयरक्रमण,
पाकाक्तरं तनैव रक्तनोत्पत्तेः; विभेषादर्भनवन्यस्य, तथायसीति नास्रकते दोषः. न च विभेषदर्भनविषयेण पर्दै-

१० कसिन् काखे एकावक्केदेन सशानवस्था विविधकक्षमलने-वाक्केदकिति दोषदयनिसारःः एतद्वस्तादेर्मुसाव-क्रेदेन संघोनसायानग्रहेत(त्त)द्र्यंत्रस्य मृसावक्केदेन संघो-गाभावक्षमविरोधिमात्, तन वैकावक्केदेन सशानवस्थायि-मसायभावात्ः घटलस्य प द्याविष्ठेते रक्षमाभावस्थायत-

हर ५ पछे तह्रजनस्य तह्यासाम् रक्तलक्षमविरोधिनात्, तस् सैककासे सदायवसासिनस्यासभावात् किस लगते साटिकासादिविजेषदर्जनेन सौदित्यसमस्य प्रतिविज्ञसम् इत निवर्त्वासं वास्तम्, तत्र च परम्परासंबन्धन सौदित्यस्य साटिके सत्तात् विरोधाभावास निवर्तकता स्थात् ; ननूपा-

२ २ शिक्टिम्यायनिवर्षं नादिना न विशेषते, किन्तु विशेषदर्शवाखविद्यपूर्वचकवर्तिनेन, मतो न नौरवम् . यदणुकं
विशेषदर्भनविषयविद्वद्वविषयधमनकाव केदकत रह्यादि
तदि व, विशेषदर्भनविषयपदेन वाखनेन सम्भाषयापक्छ विविष्तत्वात्, एतद्वक्षक संबोनविशेषो शापकः .

क्र प्र **बद्धि किञ्च लकाते दाया**दि, तद्धि न ; अग्रविष्यसंवक्षेत्र

विरोधिलस विविधतलात्, अमिविषयसामात्मंबत्धेन सौ-रित्यकापि काटिकलादिविर्द्भलादिति चेत्, उचाते : यम सोपाधिकश्रमदितीयचणोत्पन्नोपाधिनिवृत्तिमाचे हतीयचणे अमिनिहत्तिः, तत्चण एव विशेषदर्शनञ्चीत्य-इं ३० चते, तड्डमे छन्न निवर्त्वतावच्छेदकच यत्नेन यभिचारात तद्धं विशेषदर्भनाथवहितपूर्वचणोत्पत्तिकलं वक्तयम् जत्य त्तिञ्च खसमानका खीनपदार्थप्रतिषोगिक खंगानाधारस-मयसंबन्धः, श्रव्यवित्रत्वञ्च विशेषदर्भगामधिकर्णस्थान-नारितत्वम्, पूर्वचण्य प्रागभावाविक्ष्मचणः, श्रापकत्वश्च ३३५ प्रतियोगिवैयधिकरकावक्केदकाविक्कासमानाधिकरका-खन्ताभावाप्रतिचौगिलम्, तथा च विशेषद्र्यनचणाथ-विश्तपूर्वपणीत्यक्तिकले सति विशेष(दर्शनविषय) यापकेन यहैक सिन्कास एकावच्छेदेन अमविषयसंबक्षेत्र सहातत-स्वाचिविषयकश्चमलापेचचा विशेषदर्शनकासीनविशेषादर्शन-३ ४ • वन्यभ्रमत्रक्षेत समुलेनावक्केदकलात् . किस विशेषदर्शनं विनाष्यपाधिनिष्टस्या निवृत्तिद्रश्रेनेन सौपाधिनक्षमलावच्छे-देनोपाधिनिष्ठक्तेनिर्वर्तकलकस्पनात् तद्भावादेव अमा-निरुत्यूपपत्ती न तत्र प्रतिबन्धककराना. न च शास-क्रादिनापि योगधिकश्रमनिष्टत्तेर्थभिचारः, आवक्रायन-ए ४ ५ म्बलेन विशेषकात् . किस विशेषदर्शनस प्रतिविम्बक्षमनि-वर्तकाले शैकानुमितेरपि प्रश्चिपीतलभ्रमनिवर्तकामापितः. ्य व ततस्त्रिक्षच्यद्रभेगादेवानिवर्तकार्तं, साधवादिशे-

षद्रमनिषयविरद्धविषयभ्रमलेन निवर्णलक्षणात्, तद-नुसारेण प्रतिविम्बस्य इवाचापि विशेषसाचातकारलापेश-५० या विशेषज्ञानलेन निवर्तकलकस्पने साघवात्, तदनुसारेष प्रतिबन्धककष्पनोपपत्तेः . न चेष्टापत्तिः, प्रपञ्चक्षमनिवृत्त्य्ये ग्राब्दापरोचाङ्गीकारविरोधात् . न चापरोचे ब्रह्मणि परी-चन्नानासंभवाच्छाब्दन्नानखापरोचवाङ्गीकारः, चपरोचेऽपि वक्रौ विषाधिषयानुमिति दर्भगात् . विस्तरसु प्रब्दजन्या-३ ५ ५ परोचभन्ने द्रष्टवः . तसादिग्रेषदर्भनकासीनविग्रेषादर्भनज-न्यधमलमेवावऋदकम् . नतु मूसावऋदेन संयोगध्रमे प्रवावक्केदेन तद्भावयायदर्भने तद्ग्रमनिष्टच्यापित्तिरित चेन, खाभावजन्यभ्रमं प्रति विशेषदर्शमस्य निवर्तकलातु. न च विशेषादर्भनसः हेतुले मानाभावः विशेषादर्भनहेतुदोषा-३६० णामेव अमहेतुलादिति वाच्यम् ; विशेषदर्शमस्य प्रतिबन्ध-क्लेन तद्भावस्य कार्णलावस्यभावात् ; प्रतिबन्धकाभावस्य कारणलाभावमते च विग्रेषाद्र्यमप्रयोज्यलम् विविचतम्. यत्तृतं विशेषादर्भनं न कारणं, खदृत्तिविशेषदर्भनस्यासार्व-चिकलेन तदभावसापि सर्वेचअमस्रकेऽसभावात्, परकीय-३६५ विशेषदर्भनाभावस्थातिप्रयक्तलादिति, तस्त्र, सिंपाधियषावि-रहाव चित्रम् विद्याभावस्थानु मिताविवाप्रामास्य प्रद्याग्रन्यविश्रे-वदर्भनवाविक्तवामान्याभावस्थेव देतुलात्, प्रप्रामास्य-ग्रञ्जानाविग्रेषदर्भने सत्यपि भ्रमानिष्टत्तेः . श्रथ वा विग्रे-वदर्भनप्रतिबन्धकदोषजन्यत्वमेवावक्के दक्षमस्त . नतु प्रति-

- ३०० वन्धकलस्य कारणीस्ताभावप्रतियोगिलात्मकतया कारणलस्य चानन्यथासिद्धादिघटितलेन गौरवम्, विशेषदर्शनविषयेत्यादिमदुक्तावच्छेदकन्तुकचिति चेन्न; प्रकृते कारणलस्य नियतपूर्ववर्तिलस्य विविचितलात्, कार्यानुत्यादस्यायलं
  वा प्रतिबन्धकलमच विविचितम्, तथा च उपाधिनिष्टक्यास-
- ३०५ निवर्त्यलादिविधिष्टलदुकाव च्छेदका पेचया साघवादिद मेवा-वच्छेदक मसु. वस्तुतसु पूर्वभ्रमोविधेषद र्घनेन विरोधि-गुणतया निष्टत्त दति न तच प्रतिबन्धः, त्रतो विधेष-दर्घनस्थोत्तर ज्ञानप्रतिबन्धक लसुपाधे श्चोत्ते जकल मिति पर्यव-सितम्, तथा च नेदं प्रकृतार्थनिद र्घनम्. यद एकं परेषा-
- इ द मणातानि गरीराभेदबुद्धिर्निष्पाधिकस्रम एव, उपाध-न्तराभावात् ; तथा च यदि तत्त्वज्ञानं प्रतिबन्धास स्मन-न्तिवर्तयतीति नोच्चेत, तदा कथं परेषां ग्रास्त्रारभास्यात् . न चेश्वरपाचात्काराभावात्तच स्मा न निवर्तते, न तु प्रतिबन्धादिति वाच्यम् ; ईश्वरसाचात्कारस्य भिस्नविषयस्य
- ३ ८ ५ साचात्तद्दिनतिकत्वात् ः जीवसाचात्कारिस्वदानीमपि विद्यत एव, देश्वरसाचात्कारस्थाभिष्म विषयस्य साचादय-सौकिकस्य ददानीमपि सत्तात्, सौकिकस्य पञ्चादयभावात् ; तसात्तचाताज्ञानक्षेत्र चित्रतिबद्धं सम्र अमस्त्रिक्तंयतीति वक्रस्यमित्यसम्मतेऽपि तत्त्रचेति . श्रच ब्रूमः, स्नात्मतस्य-
- हर ॰ बाचात्कारो मिष्याज्ञानप्रागभावासहरुत्तिमिष्याज्ञाननि-रुत्तिहेतुः, र्देश्वरसाचात्कार श्रात्मतत्त्वसाचात्कारद्वारा

7

मिथाज्ञाननिहत्त्वपयोगीत्येकसतम्; त्रदृष्टदारात्मतत्त्वसा-चात्कारस्य सहकारौत्यपरम्; मतदयेऽपौदानीं विशेष-दर्भनस सन्तेऽपि मिथाज्ञानप्रागभावासहरू निमिथा-इ८ ५ ज्ञानधंसलावक्केदेन देशादिभेदप्रकारकात्मतत्त्वसाचात्का-रलाव चिक् अस्य कारणलोपगमेन तादू प्रसाचात्कारस्य अव-णादिवाध्यस्य ततः प्रागिविद्धेः वाचात् परम्परसा वा मिथाज्ञानिवृत्ति प्रयोजकौभूतस्येश्वरवाचास्कारस्याभा-वाच तादृश्मिष्याश्वानानिष्टस्युपपत्तौ वाच प्रतिवन्ध-४०० कापेचा. न चेश्वरमाचात्कारोऽखौकिक इदानीमपद्धि, सौकिकः पश्चादपि नास्तीति वाच्यम्; श्रवसादि पर्व-क्रमोत्पव्ययोगजधर्मवन्यसाचात्कारस्य तद्भेतुतात्; इदा-नीश्च तदभावात् किञ्च भेदवायनायाः कथमविश्वा निवृत्तिप्रतिबन्धकलं, मानाभावात् ; प्रहरपर्यनं र्ज-नात् . क्षं च श्रवणादीनाम् भेदवायनानिरायकतं, मा-नाभावात् . रजतज्ञानानन्तरं यञ्जतरग्राजिज्ञानयनाने सत्यपि ग्रु क्रिसंस्कारानुदोधदशायाम् तद्रजतमिति अम-क्पसातिदर्भनेन धानसन्तानस्य विपरीतसंस्कार्निवर्तक-४१० लासिद्धेः . किञ्च किसिदिध्यासनस्यादृष्टदारा भेदवासनानि रायकलसुत प्राइत्यः नाद्यः, पिचतुरस्रति सन्तानेनैव तत्विद्वी बद्धकासधानवैषर्थं प्रयङ्गात्, श्रपविद्वानाच् . न दितीयः, प्रायमिक स्रातिथक्तीय तदिपरीतवासनानि-

रामे उत्तरवैष्कं प्रयक्षात् . न चैक्किनरेकवासनानिवर्तक-ध १ ५ तमेवेति वाच्यम् ; तथा मत्यनादिश्वमवामनामानन्थेन कदायनिव्यापत्तेः. किञ्च प्रतिवश्वनिरासार्थले किमानम् ; भप्रतिबद्धभानीहे भेन अवणादिविधानमिति चेन, द्रष्ट्य इति दर्भनमाच्येवोद्देश्यलप्रतीतेः, किञ्चाप्रतियद्भुज्ञानार्थलं अवष्य न प्राप्तम्, नापि दैतवाकाविचारादिसाधनान्तर-४२ • खेति नियमविधिर्मखात् . किञ्चाप्रतिवद्धञ्चानं पश्चमित्यच किं प्रतिबन्धकाभावविज्ञिष्टम् फललेन विविधितम्, जत प्रतिबन्धकाभावकास्त्रीनलमवच्चेदकमितिः नाद्यः, सविग्रे-वर्षे दौति विशेषणमा वपर्यवसानात् : न दितीयः, प्रतिबन्ध-काभावकाचीनलच प्रतिबन्धकाभाववामग्री मिड्बेवीप-४ १ ५ पत्ती सामग्यन्तरामपेचणात्, तथा च प्रतिबन्धकाभावोद्दे-शेन विधाने अतहानाश्रतकस्पना प्रयक्त इति ; यश्र हती-यसतम्, यद्यपि प्रथमं निर्विप्रेषत्रश्चराचात्कार्यस्यास्त्र-व्याद्यः, तथापि मोऽनवधारण एव, ऋषे मंत्रयदर्शनात . नचेककोटिकज्ञानमाचिष्यय एवेति न संप्रयस्थादिति **४३० चेम**; न ताविषययलं जातिः, चाचुवलादिना साङ्गर्यात्; लकाते जातेर्याणयः निलाभावेन धर्मिश्चानां में तदभाव-

४३५ भावात् ; न च धर्मिविषयित्वाव केदेन तदस्तिता, ज्ञानस्क-

प्रयक्ताच, धर्मिज्ञानां ये तदभावप्रयक्तादेव न संप्रयान्यज्ञा-

नलम. त्रत एव न संप्रयलाभाववलम्, धर्मिज्ञानस्य संप्रया-

भिम्नतेन तद्भावात् ; नापि धर्म्यं तद्भावः, ज्ञाने श्रंगा-

पद्य विषयत्वस्य ज्ञानमात्रतया विरुद्धधर्मदयायंभवात् ; त्रन्यया यंग्रयेऽप्येकेककोत्यंग्रे परस्परविरुद्धोभयप्रकारकल्ल-चण यंग्रयलाभावेन निश्चयलापत्तेः ; न च ख प्रकारीभव-द्धमविरुद्धप्रकारकज्ञानाभित्रलं यंग्रयलम्, तच्च तचाप्यसीति वाच्यम्, यंग्रयाभित्रधर्म्यंग्रज्ञानेऽपि तस्रकात् ; न च

- वाच्यम्, संग्रयाभिन्नधसंग्रज्ञानेऽपि तस्यत्वातः न च तद्विरद्धप्रकारकज्ञानले सतीति विग्रेषणासाति प्रसङ्ग इति वाच्यम्, समूहासम्बनव्यावृत्त्यर्थमेकविग्रेव्यकलस्था-प्याविग्यकले एक विग्रेव्यकले सति स्व प्रकारीभवद्धर्मवि-रद्धप्रकारकज्ञानाभेदे सति तज्ज्ञानप्रकारविरद्धप्रकार-
- ४४५ लापेचया साघवेन खिवषये खाकारति इद्वर्यवैशि-श्वावगा चित्रागि विरोधि ज्ञानल खेव संग्रयग्रन्दार्थलात्. ननु खप्रकारको टिकसंग्रयान्यल विश्वयलम्, तच को खंग्रे ना चित्र, धर्म्थं भेलसीति स निश्वय इति ; तस्र, परमते इद्वरूख केवला विषया तस्रकारक संग्रयाप्रसिद्धेः. तस्रा श्वज्ञानं
- ४५० यसंग्रयनियुत्त्वत्रुक्षस्त्रस्पिविशेषवत्, तत्तिस्ययः, इतरत्तु न तथेत्येककोटिकमिप किस्तित्पुरुषदोषादनवधारणम् ; किस्तित्तु तर्कादिकारणमिष्ठिकातदनितिकिविषयमिप निस्त्य इत्यनवद्यम् . नन्वेवमिप न निर्विशेषब्रद्धािजञ्जा-षाभवितुमर्हति, षंग्रयविरोधिज्ञानं द्वीस्थते, तच्च संग्रय-
- ध ५ ५ समानप्रकारकम्, निर्विकस्पकादिदमिति ज्ञानाच संग्रया-निष्टत्तेः ; निर्विग्रेषत्रद्वाणि तदभावात् ; न च कस्पित प्रकारोऽस्तीति वाच्यम् ; तत्त्वावेदकश्रृतिजन्यज्ञानस्य तद-

विषयतादिति चेन्सेवम्, ज्ञानं दि समानविषयतयावधा-रणाताकं संग्रयं निवर्तयति, न तु समानप्रकारकतथा,

- ४६० त्रन्यविषयात्तद्दर्भनात् समानविषयलमध्यपे(चित)चणीय-मिति चेत्, संभ्रयादिप प्रसङ्गः; निश्चयलमध्यपेचितिमिति चेत्, तर्षि समानविषयनिश्चयो निवर्तकः साधवात्, नि-विकस्पकन्तु नास्येव; त्रनवधारणलादिप न तिश्चवर्तकम् . ददमिति ज्ञानन्तु घटलादिवैभिन्याविषयकलाञ्च तसं-
- ४६५ प्रयम्निवर्तयति; श्रन्यथा श्रयं घट इति ज्ञानात्तङ्गो परे घटले इदं घटलस्रवेति गंग्रयो न निवर्तेत; तस्मिन् घट-लव्यतिरिक्तप्रकाराभावात्; श्रनभ्यायद्श्रायाम् जले गंग्र-योऽपि न स्थात्, किश्चैवन्त्रमेयवानिति ज्ञानात्त्वद्भि-मत निश्चयात् घटलप्रकारकसंग्रयनिष्टस्थापत्तिः, तत्र ग्रा-
- ४०० मान्यधर्मप्रकारकलम् प्रतिबन्धकश्चे दिद्मिति ज्ञानेऽपि तथा भविष्यतीति. तद्यनेन निरसं, विदिताविदिताका-रभेदाभावात्, न हि केनचिदाकारेण धर्मिनिश्चयाभावे ज्ञविदिताकारज्ञानस्थेयमाणलाभावे च इदं किमित्यादि प्रश्नहेतु जिज्ञासासभवः. न च ब्रह्म केनचिदाकारेण
- ४०५ निश्चतम्. किञ्च नित्यानित्यवस्य विवेकं साध्यद्धायोप-रं दितवाकानेव नित्यानन्दवस्त्ववधारणमवीचः, श्रामनु-यादा नञ्जाकोकं कर्म कार्यम्, "कर्मणा पित्रकोकोविद्यया देवकोक" दति श्रुतेः, विद्याचा(चो)त्सोपासना, सा च विदिततया कर्त्वपरतन्त्रा क्रियेव, कार्थं सर्वमनित्यक्षेव,

४ फ ॰ चटा दिवत्, "तद्यचे ६ कर्म चिक्तो कोकः चौकते, एव मेवा-श्वण पुष्णचितो कोकः चौकते" इति मुतेश्व; चात्मा च वित्योग्नोचवा दिशिश्वार्वे रुग्युपेयः, स च परमप्रेमान्यद-नात् "एचोऽन्य परम चानन्य" इति मुतेश्वानन्द इति, तेण हि म्रवकादेः प्राग्रत्यस्त्रानन्यानवधारकत कथनं

ध म ५ विद्धते. अय निखानन्दायंग्रावधारणनाङ्गीकारेऽपि तेनाभेदादेतांग्रानवधारणं न विद्धात इति चेत्, इन किं ब्रह्मणसावयवलमवयवयङ्गातात्मकलं स(ध)कर्मकलं वाः ङ्गीकरोषिः; येनैवं ब्रूयाः. अपि च निल्लनन्दात्मकलं किञ्चीक्य कत ब्रह्मणः; नायः, तदभेदकायाधालात्

४८ • चपुरवार्धमान्तर्भनेनेतरवैराग्याचिद्धि प्रयक्तात्, "त्रञ्जवेद त्रञ्जीव भवती"ति त्रञ्जाभेदकीव पुरुवार्थम त्रुतेस, दितीये जीव त्रञ्जाषोरभेदञ्जानेन भवितस्थमेव, तद्याभेदञ्जानमञ्जल-सर्वञ्जलादि भेदञ्जाने जावति नोपपद्यत रति तत्रिक्षाल-ज्ञानमपि तदानीमाविक्यकमेव. नतु विद्यत एवाभेदञ्जान-सिक्यालज्ञानस्य, तद्यवधारणस्पमित्युक्तमिति चेस्न, ततो

४८ ५ सुसुषात् पपनेः . त्रनवधारणाद्य सुसुषाभवत्येवेति चेत्,
तर्षि नित्यत्वानन्दमादित्रानमणनवधारणभेवासः ; तथैवेस्रत दति चेत्, तर्षि नित्यानित्यवस्यविकेतस्य न्यायसाचित्रोक्तिविरोधः ; न च न्यायसाध्यसापि ज्ञानस्य
संग्रह्मनिर्वतेकस्थानदधारणलं वक्तं ग्रह्मम् . किस्र यथानन्द५०० सादौ न्यायावतारः, तथा ज्ञभेदिनिस्थानकोर्ण मवणात्

प्रागेव तत्तुमतिक स्थितदुर्न्थायावतारस्युसभ इति तद-वधारणस्य स्थादेव. किसास्मिन् पचे मननानकारभादि-ज्ञानस्थैव संगयविरोधितयावधारणतास्तत एवाविद्यानिष्ट-

- ५०५ सौ किसिदिधायनेन; त्रवधारणक्षोत्पस्तनेन तत्प्रति-वन्धककल्लापनिवर्तकलेनोपयोगस्य वक्तुमप्रकातात्; कल्ला-पनिष्टत्तेर्ज्ञानात्पूर्वमेव भावात्, नचापापि पचे जातेऽप्य-वधारणेऽविद्यानिष्टत्त्यत्तेस्त्रस्त्रत्वन्थकभेदवायनानिराय-कलेनोपयोगो वक्तुं प्रकाः; तथाले प्राथमिकज्ञानस्याव-
- ५१० धारणलेऽपि मननानन्तरिमव प्रतिनत्थादश्वानाि निष्टस्युपप-त्थातद्ववधारणलकस्यन वैवर्धात्; न सानवधारणलकस्य-नस्र प्राथमिकश्वानाद्विद्याि निष्टस्यभावाय, किन्यनभ्यासद-प्रायाञ्चसादिशानस्यस द्वोत्तरकास्रसंग्रवोपपत्तय द्ति वास्यम्, तम तथालेऽयमाहितसन्देहोपपत्तरनवधारण-
- भ १ भ लाकस्पनात्, वाक्यान्तरात्रमाणान्तरादाभेददर्भनस्य तदा-धायकलात् ; भेददर्भनाभावे च संग्रयस्थैवासिद्धेः, जसादि-ज्ञानस्यलेऽप्याहितसन्देष इति वस्त्रते . न पाहितसन्देषस्थै-वापक्रवस्थाक्यः, अप्रयोजकलसन्दिन्धोपाध्यादीनां संग्रया-धायकलात् ; निस्त्रये सत्यपि तस्त्र दोष जन्यलादिग्रद्भयार्थ
- ५० संग्रयकातुभविसङ्गलाञ्च . किञ्चेककोटिकज्ञानक निश्चयला-दनवधारकलमतुपपन्नम् . अच चदुकं न तावित्रश्चयलं जातिरित्यादिना संग्रवनिष्टत्यतुकुक्तस्वरूपविभेषवन्तातिरि-कक्त जात्यादिरूपक निश्चयलक स्वविषये स्वाकारतिहरू-

द्भदयवे त्रिकावगा दिज्ञा नाविरोधिज्ञानलातिरिक्रस ५ १ चलख च वक्तुमग्रकालात् प्राथमिकज्ञाने निश्चयलाभाव-स्थानवधारणलात्मक संग्रयलस्य चोपपत्तिरिति तस्र, नि-श्चयतस्य जातिले बाधकाभावात्. न च चाचुषलादिना माइयं, कलादिव्यापतारलादिवद्पपत्तेः . नन्ववं निश्चय-पदसानाधं खात्, तारपदस्य तु न नानार्थता, सजातीय ५ ३ • माचात्कारप्रतिबन्धकतावच्छेदकरूपलेनानुगतीक्रतजातीनाम् प्रवृत्तिनिमित्तवादिति चेनः रष्टलात्, श्रवायेककोटिक-लाद्यभिवाञ्चाजातिलादितादृग्रधर्मान्तरमभवाच . न च संग्र-येधसेंग्रे निश्चयलाभाव प्रमङ्गः, जातेर्याप्यवृत्तिलाभावा-दिति वाच्यम्, निश्चयतस्य तत्र सन्तेऽयस्यायद्वित्ततप्रसङ्गा-्ष ३ ५ भावात्, न हि संग्रयतमामानिकरण्यमाचादव्याणदिन-लम्, किन्तु खात्यनाभावसामानाधिकरकात् , ननु को खंग्रे मंत्रयतात्तरंत्रे निश्चयताभावात् खात्यन्ताभावसामाना-धिकर्णं खादिति चेम्न, संप्रयत्निश्चयत्वयोर्द्रश्यत् घटत-वदेववृत्तेरिष्टलात्, धंयोगतदभावयोरिवावक्केदकभेदेन पू ४ ॰ वृत्त्वनङ्गीकारात्; यद्येवं धम्येंग्रे निश्चय रति व्यवहारो न स्थात्, किञ्च संप्रयानन्तरं संप्रयो न स्थात्, पूर्वसंप्रयस्थेव तिस्ययलादिति चेस्र धर्मितावच्छेदकविषयलाभियक्यः (नियुयल)जातिमचेन तिचयुथलयवदारात् . ननु धर्मि-तावच्छेदकविषयलं न निश्चयलाभियञ्चकम्, एक कोटि-प्रभू कलं द्वाभियञ्चकसुक्तम्, तचैकमाच कोटिकलमेव, श्रन्थया

एक ग्रन्देयर्थात्, तथा च संग्रये तदभागत् कयं तदभि-यक्तिरिति चेन्न, एकमाचकोटिकलं चि किञ्चित्रकारकले सति तदिबद्धाप्रकारकलं, तथाच संग्रयस्थापि धर्मिताव-च्छेदकप्रकारकले सति तदिबद्धाप्रकारकलस्य सत्तात् निञ्च-

- पू प् यलाभियक्रिस्तक्षावद्येव . यदा धर्मितावच्छेदकैककोटिरेव विषयतया सम्बन्धाभियद्भिका, इतरनैरपेच्छेणाभियञ्जक-लमेकप्रब्देन विवचितम्, ततस्र धर्मितावच्छेदककोव्यभि-यञ्जलात्तिस्रयत्वयवद्यारः, संप्रयतं च स्वप्रकारविद्युः-प्रकारकलाभियञ्जलिस्रयत्वयायजातिविप्रेषः, स च यग्र-
- ५५५ कारिविस्ह्रप्रकारकलाभियाष्ट्रास्तसंग्रय रति श्ववहारः.

  यदा निश्चयतं धर्मितावच्छेदकाविष्ण् धर्मि (तत्) सनस्थितावच्छेदकम्, संग्रयलन्तु विस्ह्रकोटिसन्स्थितावच्छेदकं, तेन श्रसम्स्थितावच्छेदकं निश्चयतं, तिस्रश्चयलश्चवः
  हारः, श्रसम्स्थितावच्छेदकं संग्रयलम्, तसंग्रयलश्चवहारः,
- ५६० तथाच न संग्रयानन्तरं संग्रयातृत्यिन्तप्रसङ्गोऽिपः तिस्य-यस्यैव तस्रंग्रयं निवर्तकात्, संग्रयान्यलिक्षययलिक्षयापि न किश्चिदाधकम्ः न च धम्येभे निययलाभावप्रसङ्गः, लयैव यचादावप्यापाधिकभेदेन तदुभयप्रतीतेरित्यादिनावच्छेद-कभेदादवच्छित्रभेदाङ्गीकारात्, तद्देव धर्मिविषयलाव-५६५ च्छेदेन संग्रयान्यलोपपत्तेः. संग्रयलाभाववलं निश्चयलिम-
- स् ६ ६ च्छर्न वश्रयान्यलापनाः वश्ययलानाववल । नच्ययलान-त्यचापि न दोषः, द्वातिंशाभावेनांश्रभेदेन दृष्यवस्थवेऽपि धर्मिविषयलाद्यवच्छेदेन संग्रयलतदभावोपपत्तेः ; न च

विषयलख ज्ञानमात्रतया विरुद्धधर्मद्वयासभावादवच्छेदा-सभावः ; घटादेराकाग्रसम्बन्धमाचेणाकाग्रावच्छेदकलवदि-५० वयस्वेव ज्ञानसम्बन्धिनोज्ञानेऽवच्छेदकलोपपत्तेः धर्म्यविक्ष एव मंग्रयलात्यनाभावसभावात् . यद्येवमवक्के दक्षभेदेन वृत्तिरियते, तर्षं विरुद्धोभयप्रकार्कत्वस्रचणसंग्रयताभाव एकेकको खंगेऽपि खादिति चेन, खप्रकारी भवद्वर्मविषद्ध-प्रकार्कज्ञानाभिन्नज्ञानस्थैव संग्रयलात्. न च समृहास-षु ७ भू म्बनेऽतियाप्तिः, एकविश्रेयकलेन विशेषणात् . नन्वेवमपि धर्म्धेग्रेऽतिव्याप्तिवार्णाय तज्ज्ञानप्रकार्विक्द्भप्रकारकल-मपि वाच्यम्, तथाचैकविश्रेखकले सति खप्रकारीभवद्धर्म-विद्दुप्रकारकञ्चानाभेदे सति तदिद्धप्रकारकलापेचया खविषये खाकारतदिबद्धदयवैभिश्वावगा-पू प • हिज्ञानाविरोधिज्ञानलमेव संप्रयलमिति चेन, तदपेचया एकविशेष्यकले सति खप्रकारीभवद्धर्मविद्धप्रकारकज्ञा-नाभिन्नतस्वेव खघुलात्, उभयत्र ज्ञानपर्यमान्तुस्वम्, त्रवि-रोधिलसाप्रतिबन्धकलात्मकले श्रनिवर्तकलात्मकले तद्पेचया भेदाभावमाचं खघु भवत्येव . ननु तच धर्म्धंग्रेऽति भू म् भू व्याप्तिवारणार्थं तदिबद्धप्रकारकलं विशेषणन्देयमित्यक-मिति चेन, स्त्राब्दो हि न ज्ञानपरः, किन्वभिन्नपरः, ततस् न धर्म्यंग्रेऽतिवाप्तिः . किञ्च लवापि धर्म्यंग्रेऽतिवाप्तिवार-षार्थं विशेषणन्देयमेव, तस्य (खप्र)खाकारीभ्रतकिञ्चित् कोटितदिद्धकोव्यम्तरवैशिष्यावगाहिश्चानाविरोधिलात् .

- ५८ ॰ यदि च तच धर्मिश्चानस्य संग्रयाभिश्वलादनतिप्रमृष्ट्रं प्रश्चिम, स्रुतस्वर्षि तिस्मिष्टंचणे तञ्च पूर्विमीश्वयसि, न दि कचि-श्रवणे मन्मतानुसारः कार्यः कचिन्तन्मतानुसार इति कचिदिधिमधीषे. यदा स्वाभिश्रशानप्रकारिव द्धप्रकारक-लमेव स्वचणमस्विति न किश्च द्धिविष्टं . किश्च स्वविष्येस्वा-
- ५८५ कारेत्यच खप्रब्द्दयं ज्ञानपरं तद्विरोधिपरं वा, पूर्वखप-दमविरोधिपरसुत्तर खपदं ज्ञानपरमिति वा, नाद्यः, खाणुलादिसंग्रथाविरोधिन्थयं घट इति ज्ञानेऽतिकाप्तेः, न च तखापि तादृग्रघटलादिसंग्रथविरोधिलास्न तचाति-व्याप्तिरिति वाच्यम्, श्रयं खणिको वा चणिकविग्रेषगुण-
- ६०० वान्वेति संग्रयेऽयाप्तेः, न च खविषये खाकारतिहरुद्धय-वैशिष्णावगाण्डिज्ञानाविरोधिलं यदंग्रे तदंग्रे संग्रयलिमिति वाष्यम् ; केवलान्वियप्रमेयलादिप्रकारकज्ञानस्य प्रमेयला-संग्रे संग्रयलापातात् , तत्कोटिकसंग्रयाभावादन्यकोटिक-संग्रयस्त्रत्यविरोधिलात्, कथिस्त्रास्कोटिकसंग्रयोपपादने
- च प खप्रकारको टिक्क्षंग्रयान्यलक्षचणस्थाप्रसिद्धादूषणानुपपत्तः, यत्रकारक्षंग्रयः कदापि नास्ति तादृग्रोत्पक्षिनष्टादि-यिक्तिविग्रेषनिष्ठधर्मविग्रेषप्रकारकिषयेऽतियाप्तेः. त्रत एव न हतीयः, नापि दितीयः, प्रमेयिमद्श्वसित्यनवधार-णात्मकलदिममत्रंग्रये प्रमेयांग्रेऽतियाप्तेः, यिक्तिविग्रेष-
- १० निष्ठयद्धर्मप्रकारकदिको टिकसंग्रयः कदापि नास्ति, तद्धर्म-प्रकारकलद्भिमतेकको टिकसंग्रयेऽयाप्तेः ; तस्त्रानवधारण-

लश्च लद्रौत्या उत्तरकासं प्रामाण्यसंग्रयाद्वगम्यते. किश्च पर्वतोविक्रमानित्यच खिवषये वक्षौ खप्रकारीभ्रतविक्र-तदिबद्धवज्ञ्यभावप्रकारकञ्चानाविरोधिलासंग्रयलापत्तिः,

- ६१५ तदनन्तरं विक्किविक्तिमात्रविति संग्रयदर्भनात्. नतु तस्य पर्वते विक्तिसंग्रयविरोधिलात् स्वप्रकारवित्द्वप्रकारकञ्चान-विरोधिलस्य सन्तास तदभाव इति चेत्ति श्रयं चिषको वा चिषकिविग्रेषगुणवान्वेति सन्देडेऽस्याप्तिः, तस्य विग्रेष-ग्रुण(ण)विषकिलसंग्रयविरोधिलात्, नतु यदंग्रे स्वाकारत-
- ६२० दिबद्धाकारदय वैशिष्ठ्यावगा दिशाना विरोधिलं, तदं भे संभयलं, तेन विभेषगुणां भे चिणकल संभयविरोधिलां भ संभयलम्, श्रात्मादिधर्मिणि च संभयलिमिति चेत्, एव-नार्ष्टि पर्वतो विक्रमानिति शानस्य वक्षंभे विक्र संभय-लापिनः, तभ विक्रमकारक संभया विरोधिलात्. स्वाकार-
- ६ १ ५ विशेषे तदाकारति विद्युदयवैशिष्णावगाविशाविरोधि-वन्तदंशे संग्रयलिमिति चेस्न, एवं सित निर्विशेषत्रद्वासा-चात्कारस्य निष्पृकारकतया विशेष्याभावेन सक्तसचणस्य तचासभावात्. किस दितीयपचे श्राकारः किं प्रकारो विविद्यतः, स्त घटाकारस्रत्तिरित्यादिलद्गीति सिद्धश्चाना-
- ६३० कारो वा; नाद्यः, ब्रह्मसाचात्कारे तद्सिद्धेः, नान्यः, खिन-चये खाकारावगाष्ट्रनेखाभावात्. वस्तुनस्त वस्तुतो विद्द्य-प्रकारकविवचायामविरोधभानद्यायां खाणुः पुरुषयेति नियुच्छापि संग्रयवापत्तेः भासमानविरोधात्रयप्रकारकवे

विवचणीये श्रमभाव एव स्थान्, विरोधे भाषमाने एक चधर्म-६३५ द्ववैभिश्वावगाहिश्वानायोगात्ः श्रन्यथासंभयसामग्रीत एव परस्परविस्द्वस्थाणुलपुरुषलवानिति प्रतीत्यापत्तेः. किञ्चा-नुभित्युपनौतश्रेत्यविषयकस्य प्रञ्जपीतलञ्चानस्य श्रेतश्रञ्जः पीतदत्याकारकस्य विरोधविषयकस्यापि संभयतप्रसङ्गात्. तर्षि किं सुर्भः, किञ्चिदिस्द्वविषयं किञ्चस्वाविस्द्व-

६ ४० विषयमनुभूयत इति चेत्, विद्धृतिषयलतद्योग्यलोपपाद-कम् इचुचौरादिमाधुर्यवदनुभवसाचिकोविषयीकरणविशेष एव वैसचण्यमित्यङ्गीसुद्, ततस्य विषयीकरणविशेषावेव संग्रयलिवस्यले. किस् एक कोटिकच्चाने संग्रयलानुभवः कस्यापि नास्येव, प्रत्युतिककोटिकच्चानाननारं दिकोटिक-

६ ४ ५ मंग्रयोत्पत्तिपर्यनासाम निश्चयो जात द्रत्येव यवहरति, दिकोटिकमंग्रयोत्पत्त्यनम्तरम् एतावन्तं कास्तमेतिसञ्चय एव मम स्थितः, ददानीं सन्देशे जात दति च, ततस्य प्रमाण- वससिद्धमंग्रयनिश्चयविभागानुरोधेन जातिद्पाधिस्स्वद्पं वा सञ्चलमेष्टयम्, न तु स्नाभिमतस्वचणानुसारेण सञ्च-

६५० निर्णयः, श्रातिप्रसङ्गादिति । यदा खप्रकारकोटिक संग्रयान्यल । सेव निश्चयक्षचणमस्त, यदुक्तं परमते इदम्बस्य नेवसाम्य-यितया तत्प्रकारक संग्रयाप्रसिद्धे रिति, तस्त, इदम्बस्य तत्त-द्यक्तिपर्यवसिततया नामालेन केवसाम्ययिलाभावात्, केव-खान्ययिलस्यव हारसे दंग्रस्दप्रयोगविषयल विषयः । ननु इदं ६५५ प्रमेयं स्थाणुः पुरुषो वेति संग्रयः प्रसेयलांग्रे निश्चयो न द्यात्, तत्रकारकसंभयद्याप्रसिद्धेरिति चेन, त्रभावे प्रमेय-लप्रतियोगिकलश्चमद्भायामिद्ग्रमेयलवत्रमेयलाभाववदेति संभयोपपत्तेः. श्रनं केनचिद्यदुक्तम् एवमभावे प्रमेयलप्रति-योगिकलप्रसिद्धाविष संभयकोटिश्वताखण्डप्रमेयलाभावा-

- ६६० प्रसिद्धिरेवेति, तस्र, श्रख्णुप्रमेयलाभावस्थैव कोटिलासिद्धेः, प्रमेयलप्रतिथोगिकलक्षमविषयस्य प्रसिद्धाभावस्थैव संग्रथ-कोटिलात्, दस्यते च स्कृतौ रजतलक्षमानन्तरिमदं रज-तिमस् नास्तीति रजतलक्षमविषयस्य प्ररोवर्तिनस्तदभावा-धिकरसे श्रारोपः, श्रारोप निषेध दत्यभ्युपनमात्. किञ्च
- ६६५ यस देवदत्तस्य रजतमेव नास्ति तदीयलस्य रजतेऽनाप्तवा-क्यादवगमे यस्मिन् भूतले रजतन्देवदत्तीयपटस्यास्ति, तत्र देवदत्तीयं रजतमित्र नास्ति, ददं भूतसन्देवदत्तीयरजत-वदानवेति संग्रयविपर्ययदर्शनासः. श्रस्तु वा श्रस्तप्तिम्य-लाभाव कोटिकसंग्रयः, स च समवायाद्यवस्त्रितः प्रसिद्ध
- ६०० एव, तेन च प्रमेयलख विरोधस्त्रमद्रायां संग्रयस्नांभवत्येव. प्रमेयलद्रयलयोर्विरोधस्त्रमद्रगायां तदुभयकोटिकसंग्रयोऽपि सम्भवति, विरोधस्त्रमद्रगायां ब्रह्मणि सविग्रेषलिर्विग्रेषलसंग्रयवत्. नन्वेवमपि ज्ञानवानात्मा ज्ञानस्रवेत्यादिसंग्रये ज्ञानवानिति धर्म्थं ग्रायाप्तिः (ग्रोऽयाप्तः),
- ई ७५ खप्रकारीश्वतस्य ज्ञानस्य तादाक्येन संग्रयकोटिलादिति चेन्न, येन सम्बन्धेन प्रकारलं तत्सम्बन्धचितप्रकारताकतत्कोटि-कसंग्रयान्यलस्य विविचतलात्. यदुकं यद्यसंग्रयनिष्टक्यनु-

कूलखरूपविशेषवत्, तत्त्रिश्चय दति, तत्रः, खरूपप्रका-ग्राचादैतानन्दाद्यनवधारणलाङ्गीकारात्, तद्य च नि-

- ६ ८० त्यानास्त्रमास्तिमाचात्कारेण तदिन हत्ते स्वरमगचात्कार-स्वानिस्वयत्वापत्तेः ; न च तदिन वर्तक त्ये प्रसमानन्दोन वे-त्यादि दिको टिक मंग्रयनिवर्तक तया निस्वयत्वोपपत्तिः ; तथा मत्युत्तर संग्रयस्थापि यत्कि श्चित्पूर्व मंग्रयनिवर्तक तेन निस्वय-त्रमञ्जात् ; इदं जस्व मित्यनभ्या मद्रागेत्य के कको टिक संग्रया-
- इत्यास्य द्रश्वसम्वित संग्रयस एक कोटिकसंग-यिवर्तकलेन निश्चयतप्रसङ्गात्. किञ्च स्थाणुलिनिश्चयस्य स्थाणुलाभावसंग्रयनिष्टत्यतुकूस्तस्वरूपिवग्रेषवन्तेन तिम्बय-लापित्तः; पुरुषलयाणकरादिदर्गमस्य पुरुषलसंग्रयनिवर्तक-लेन तस्य पुरुषलिञ्चयलापित्तः. किञ्च सुक्तिकासीनान-
- इटानी संग्रयानुपपत्तीः, तदेव हि संसारेऽपि ब्रह्मस्क्षं. प्रतिवन्धादिदानी संग्रयस्निनर्तयतीति यदि, तदानवधारणताङ्गीकारविरोधः, प्रतिविम्बश्चमस्त्रसीयतत्त्वसात्तारवदिरोधिनोऽपि प्रतिवन्धादेवानिवर्तकतात्. किञ्च परम-
- ६८ ६ साचात्कारस सद्गानन्दप्रकाग्रस च तद्धर्मिकसंग्रयविरो-धिलं तत्कोटिकसंग्रयविरोधिलंवा नास्त्रेव, सद्ग्यमाचगो-चरलात्, न दि घटमाचगोचरं ज्ञानं तद्धर्मिकस वा तत्कोटिकस वा संग्रयस विरोधि भवति, दृश्यते च प्रक्रष्टप्रकाग्रसम्द इति चन्द्रसद्ग्येऽवधतेऽपि तत्कोटिकोदे-

- २०० प्रकासिविश्रेषादिधर्मिकः देशकासिविश्रेषादिकोटिकसाद्ध
  र्मिकस संग्रयः, चन्द्रः प्रक्रष्टप्रकाशोनवेत्यादि संग्रयाभावस्तु

  प्रक्रष्टप्रकाशवैशिष्ण्यनिस्थयात्, (श्वन्यथा प्रादेशपरिमितस्रम्

  दत्यादिस्रचणसुखेन चन्द्रस्क्रपावधारणेऽपि प्रक्रष्टप्रकाशो न

  वेत्यादिसंग्रयनिद्यक्तिप्रसङ्गात्.) नतु स्रक्रपमाचगोचर-
- २०५ शापि चरमसाचात्कारस्य एक कोटिकसंग्रयविरोधिलम-स्तीति चेत्, दिकोटिकसंग्रयाविरोधितया तस्थापि प्राय-मिकापातप्रतीतिवद्नवधारणलेन कस्थापि संग्रयस्य तेना-विरोधात्. किञ्च त्रयं घट रत्यादिनिश्चये घटोरकः कृष्णो वेत्यादिसंग्रयानिवर्तकलादस्याप्तिः. यत्किश्चित्संग्रय-
- ०१० निवर्तकाले तु स्थाणुर्वा पुरुषो वेति संग्रयेऽिय पुरुषलस्थाणु-लयोः परस्पर्विरोधभागात् स्थाणुलं पुरुषटित्त न वा पुरुषलसमानाधिकरणं नवेत्यादिस्थाणुलसंग्रयनिवर्तकालाद-तिस्याप्तिः; न चेष्टापित्तः, संग्रयनिस्थयविभागानुपपत्तेः; यसैककोटिकज्ञानस्य संग्रयलसमर्थनार्थसुक्रम् श्रनभ्यासद-
- १५ प्रापस्त्रसञ्चानानन्तर्मिदञ्जसञ्चितिसंप्रयद्र्यमान्तत्संप्रय-कोटिनिचिप्तं, निश्चिते संप्रयायोगादिति, तद्पि न, ञ्चानप्रामाण्याप्रामाण्यसन्देशाद्र्यसन्देशोपपत्तेः. यदि तस्या-र्यसन्देशपर्यवसानं ब्रूषे, तर्षि दोषजन्यलतदभावसन्देशाद्र्य-सन्देशोऽस्त. यदा प्रामाण्यतदभावकोटिकस्रंप्रयोऽस्त, तदा-
- ७१० नी खाखे जक्तानावावगा इनाभावेन विरोधाभावात्, विशे-व्यवित्त(व्यावस्य) प्रकारकलतदभावसन्देशदा संग्रयोऽस्त .

यदा तदित तत्रकारकं तदभाववित तत्रकारकं वेखेव
प्रामाण्याप्रामाण्यग्रंथयोऽस्तु . न च तदस्य प्रश्चास्त्रंथयासभावः, इद्झालमितिनिश्चये इदस्यावक्वदेन इदं जल०२५ स्रवेतिसंप्रयो मा भूत्, ज्ञाने प्रामाण्याप्रामाण्यसंप्रयेकोविरोधः, अप्रामाण्यस्य तदभाववस्त्रयटितलासदस्त्रयन्ने कण्यनदभाववस्त्रयः इति चेस्न; इदस्यावक्कदेन तदस्त्रयः सन्दवक्कदेन तदभाववस्त्रायद्यादिरोधाभावात्, यदवक्कदेन
यस्र यद्यदः तदवक्कदेनेव तत्र तदभावग्रदोविरुध्यते,
०३० न तु तन तदभावग्रद्यमानं, तथा सति शुक्तीर्जतन्न

- भवतीति ग्रुकिलाव करेन रजतलाभावय हे द्दं रजत-मिति भ्रमाभावप्रमङ्गात्, तस्मात् प्रामा व्यवंश्रयाधीनार्थ-संगयस्य सार्वे की किकलात् स्वयन्तदुपपादनासामर्थमा जेस तद्प क्रवस्स्वाकी श्रसाविष्करण्मेव. किञ्च प्रसाभावा जिन-
- ७३५ ज्ञासानोपपद्यते, न चार्रतसाचात्कार एव फसं, तस्य संग्र-यानिवर्तकलेनेस्थमाणलासिद्धेः, समानप्रकारकलेनेव निस्य-स्थ निवर्तकलात्. ननूकं ज्ञानं समानविषयतसा संग्रय-निवर्तकं, न तु समानप्रकारकतया, ग्रन्यविषयाच्यदर्भनात्. समानविषयलमप्येचणीयमिति चेत्, संग्रयादिप प्रसङ्गः,
- ७४० निश्चयलमण्येचितिमितिचेत्तिः समानिवषयनिश्चयोनि-वर्ततः साघवादिति . मैवं, त्रात्मात्रयप्रसङ्गात्, संगयनिष्ट-त्र्यतुकूसस्प्यितेषवत्तं निश्चयलमिति हि लयोक्तम्, इद-मिति ज्ञानानन्तरमयं घटो न वेति संग्रयाभावाषत्तेश्व .

ननुकं घटलादिवैशिष्वविषयलाभावात् समानविषयलाभा-७ ४ ५ वेन न तत् संप्रयक्षिवर्तयतीति, तत् किं चावलंप्रय-विषयविषयकलेन निवर्तकलं, तद्यंसभाव एव, खाणुला-दिनिश्चण्य पुरुषत्वविषयलाभावात्, तसात् संग्रयधर्मि-तावच्छेदकावच्छित्र धर्मिताकसंग्रयकोटिविब्द्धप्रकारक-ज्ञानं संजयनिवर्तकम् . अच यद्क्रम् एवं सत्ययं घट इति ७५० ज्ञानात् तद्गीषरे षटले इदं षटलस्रवेति संग्रयो न निवर्तेत, तिसान् घटलातिरिक्तप्रकाराभावादिति, तम, इष्टापत्ती:, त्रयं घट इति निश्चये सत्यपि संखानवादिभि-स्तव तसंप्रयस कातिवादिभिस्तव तसंप्रयसाङ्गीका-रात्. किञ्च समानविषयावधारणस्य निवर्तकलेऽपि तच ७५५ संग्रयो न निवर्तेत, घटललवै प्रिक्या विषयलेन समानविष-यताभावात्. किश्च श्रयं घट इति श्वानस्य घटलविषय-संप्रयनिवर्तकले एकसिन् घटे घटलेन ज्ञाते घटान्तरे अयं घटो न वेति संग्रयो न स्थात्. यद्कं समानप्रकार-कजानस्य निवर्तकले सिक्किष्टे घटे घटलसामान्यप्रत्यास-७६ • चित्रानेन घटानारेऽपि संधयो निवर्तेतित, तम्, तवापि घटो इपीति वाकार् घटलाव केंद्रेन इपमंभर्ग जाते ष्रयं घटो न वेति मंत्रयो न स्थात्, समानविषयकलात्, चिंद च तस्थानवधारणलं, तदा घटोक्पी नवेत्यपि सन्देष प्रयक्तात, यदि च घटलवै प्रिकां प्रे अनवधारणलं, तदा घटलं ० १ ५ इपसमानाधिकरणश्रवेति धन्देश प्रसङ्गः, श्रवं घट इत्य-

निश्चयाद्वं घट इति यन्देशे भवतीति चेत्, तर्षि प्रक्वते यामान्याय निश्चलेऽपि तथेव भावय . श्वयञ्च परिषा-रोऽस्मन्यात एव यभावति, न तु लन्मते, लया यमानविष-यलेनेव निवर्तकलखीकारात्, तस्य च तवापि यन्नात् .

- ७०० यदुक्तं समानप्रकारकस्य निवर्तकले प्रमेयवानिति ज्ञानात् स्वाणुलादिप्रकारकात् संग्रयनिष्ठच्यापित्तिरिति, तस्र, कोटौ कोटिइयसामान्यधर्मप्रकारकलस्य प्रतिनन्धकलात् . न चैवं सति इदिमिति ज्ञानात् संग्रवनिष्ठत्तिस्स्थादिति लदुक्तं भच्चेत, धर्मिणि सामान्यधर्मप्रकारकलस्य प्रतिनन्ध-
- ७०५ कलमभवादिति वाच्यम्, द्रदस्वस्य मामान्यधर्मलाभावस्थोफ्रालात्, न चैवं स्थाणावयं स्वनिष्ठधर्मवानिति ज्ञानादिप निरुत्त्यापित्तः, प्रतिबन्धकाभावादिति वाच्यम्, प्रत्यतरकोव्यमाधारणलेनानिर्धारितधर्मस्य मामान्यधर्मपदेन
  विविचितलात्, न चैवं प्रमेयस्थाणुलवानयमिति ज्ञानात्
- ७८० संग्रयिनदृष्यभावापितः, कोटौ सामान्यधर्ममाषप्रकारक-लख प्रतिबन्धकलात्. यदा कोटौ कोटिद्यसामान्यधर्म-माचाप्रकारकं समानप्रकारकसमानविषयावधारणं निवर्त-कमस्त, निवर्तकानुपपत्तौ च विस्तरोद्रष्ट्य इति. किं क्यिमित्यचेति, सामान्याकारस्वाप्रतीतेरिति भावः.
- ७८५ नतु जिज्ञासामाचं खण्डयतो ब्रह्मजिज्ञासाखण्डनमिष्टमे-वेति प्रक्षामनूच परिस्तित यः पुनितिति, ज्ञातिति, किं ज्ञानांग्रे जिज्ञासा स्ताज्ञातांग्रे; त्राचे वैथ्यं, दितीये

ज्ञामाभावादेव न जिज्ञामा, तसाध्यलात्तस्याः . दूतीति. द्रत्यसेत्यर्थः . कः प्रकृतीपयोग इति, सर्व(भाव)खण्डकस्य ७८० तव उक्त विकल्पेन जिज्ञासायाः पारमार्थिकलखण्डनमे-बेष्टं, न तु व्यावशारिकलखण्डनमपि, श्रस्माभिश्च व्याव-इारिकापि जिज्ञासा ब्रह्मणि न सम्भवतीति प्रतिपाद्यते, तत्परिहारे च पारमार्थिकलखण्डनेष्टलोद्वावनस्य क उप-योग द्रत्यर्थः . व्यावदारिकजिज्ञासापि ब्रह्मणि नाङ्गीकियत ७८५ इति तुलया न वक्तुं प्रकात इत्याह दृष्टेति. स्रोने हि चानार्थप्रवृत्त्यनुपपत्या जिज्ञासेखत द्रत्याज्ञञ्च तत् प्रकतेऽपि तुद्धमित्यार श्रुन्ययेति, जिज्ञासानङ्गीकारे श्रारक्षहेल-भावेन प्रास्त्रसुष्क्रियोतेत्वर्थः. निविप्रेष इति, निर्धर्मक इत्यर्थः . विश्रेषायोगादिति, विश्रेषस्मामान्यप्रतिसमन्ध्यच विविचतः, प्रतिसम्बन्धिभूतस्य सामान्य(धर्म)स्याभावे तस्या-यसवादिति भावः, निर्धर्मकलाच विश्रेषो न समावतीति चकारस्य भावः . तदिति, सामान्यज्ञानविशेषज्ञानाभावयो-इपपित्तरित्यर्थः, सामान्यप्रमा विशेषप्रमाविर्द्य न प्रयो-जकौ, गौरवादिति भावः. सामान्यप्रव्देन सत्स्वरूपं ८०५ विविचितम्, उत सामान्यधर्ममाचम्, प्रथ वा सत्त्वसामान्यं, नाच इत्याच सामान्यक्पखेति. न दितीय इत्याच न हीति. क्रत्स्रकापि सामान्यस करपनायां सत्स्रहप-कल्पनायां च अतिबाधमणाइ नचेतादि. न हतीय त्याद अत एवेति . श्रपिद्धानादिति, ब्रह्माणि सत्तस्य

पर · खर्पादनन्यलोक्तेरिति भाव: . एतेनाचसवीनमतिसरसं, तथा दि प्रापातप्रतीतिरेव धर्मिज्ञानं, सा च विचारात् प्रागेव साङ्गाध्ययनेन विदितपदार्यसङ्गतिकादाकादेवोत्पद्यते, सा च ब्रह्मणि सन्तप्रकारिका, सन्तप्रकारकलादेवाखण्डवि-षयाज्ञानं न निवर्तयति, तिस्वर्तकश्चासण्डविषयमेव नि-८१५ व्यकारकं ज्ञानं, तच चानुत्यत्तेस्तज्ज्ञानेच्हा सभावत्येव, सैव जिज्ञाचेति दि तकातं, तदनुपपनं, यत्तप्रकारकज्ञानद्या-पातलं दि ऋविद्यानिवृत्त्यनर्इलं, तच भिक्वविषयलात् अम-लाचे त्यभिमतं, तचनोपपचते, सद्योक्तिः, श्रुतिबाध-प्रमङ्गाच . किञ्च तदेव ज्ञानं ब्रह्मविषयं तद्रज्ञाननिवर्तकं ८१० खात्, न पाखाखविषयाज्ञानस्य तज्ज्ञानेनैव निवर्त्त्यतात सत्तविभिष्टज्ञानस्निवर्तकमिति वाचं, सत्तविभिष्टविषय-खायज्ञानसमानविषयमेन तिस्वर्तकलोपपत्ते: न च भानितादनिवर्तकता, ग्रुक्तिरजतज्ञानस द्रचलविषयस द्रयालाञ्चाननिवर्तकात्, न चाधिकविषयलादनिवर्तकता, ८१५ ग्रामिश्वानस्य श्रम्भिगतस्पादिविषयलेऽपि श्रम्भश्चाननिवर्त-कलात्, न च वित्रिष्टविषयलाद्खाः ज्ञानसमानविषय-लाभावः, जिज्ञासाया ऋषि समानविषयधर्मिज्ञानसाधलेन यत्तविभिष्टज्ञानसायारङजिज्ञामाजनकत्वोपवर्णनविरोधातः नचाज्ञानमखाखलविषयं, सत्तविज्ञिष्टज्ञानन्तु न तथेति न

८३० तिवर्तकमिति वाच्यम्, श्रवाखलख सहपातिरेके जडले-

नाज्ञानाविषयलात्, सद्भाले सत्तविभिष्टज्ञानविषयलाव-

Digitized by Google

म्यभावात्, न चाखण्डलप्रकारकज्ञानमेव तत्प्रकारकाज्ञान-निवर्तकं, निष्पुकारकज्ञानस्वेव निवर्तकलिमिति विद्वान्तभ-क्नात्. खरूपातिरिक्ताप्रकारकलमेव निष्पुकारकलमिति ८३५ प्रवादितस्य सम्पाभेदात्तत्प्रकारकस्यापि निष्प्रकारकलान विद्धान्तभन्न इति चेन्न, प्रवण्डलादिप्रकारकञ्चानसापि सत्तवि प्रिष्टज्ञानविदिदितपदार्थसङ्गतिकस्य विचारात्रागेवो-त्यत्तेः, न च वाकादयादिक्द्वानेकको खुपस्थितौ मानससंग्र-थाव्यिज्ञाबोपपितिरिति वाच्यम्, ब्रद्देतवाकाजन्यप्राथमिका-खाङलप्रकारकचानादेवाचाननिष्टत्ती सुतस्रांगयः, सुतस्र-राश्चित्रावेति. वैपाल्यमिति, रखमाणत्रानस भ्रमलेन प्रपञ्च भ्रमानिवर्तनलादिति भावः . कथं वैषद्धं कच्चित-विषयकत्रानस्वेव पत्रलादित्यात्रस्य एवं सति वैदिकलश्रम-काकचुकप्रक्रमनौद्भलमेवाविष्कृतं स्थादित्याः न सीति, ८ ४ ५ वेंदान्तवाच्यानां मिथ्यावस्तुविषयतयाऽतत्त्वावेदकलाङ्गीका-च विशेषस्य प्रातिभासिकलं तस्य यावदारिकलं च न यभवतीत्यभिप्रायेणोक्रमसदित्यादि . गूढाभिषन्धियाद्वते कल्पितेत्यादि, कल्पिताकारः प्रपद्यः, मिथावसुनी मिथालेन नोधने च न वेदाप्रामाध्यमिति ८५० तुत्रन्दार्थः. श्रयमाकारं रति, प्रपञ्च रत्यर्थः, प्रपञ्च-सुत्यो भिष्यावेति बन्देशत्तस्यैव जिज्ञास्तरासादित्यर्थः. ततः किमिति, ग्रुत्वाद्यधिष्ठानतत्त्वज्ञानस्वेव रजतमिया-लज्ञानसापि मिथारजतनिवर्तकलदर्भनात् प्रपञ्च मिथाल-

ज्ञानमपि प्रपश्च निवर्तक सेवेति जिज्ञासाया श्रवेषस्थादिति

प्रम् भावः श्रुतीति, "ति ज्ञानार्थं सग्रह सेवा भिगस्केत् सिम
त्पाणिः, प्रोवाच तान्तस्तो ब्रह्मविद्याम्, ति किज्ञासस्व"

दत्याचा श्रुतयः, "ब्रह्मजिज्ञासा, जन्माद्यस्य यत" दत्या
दौनि सूचाणि. श्रुति सूचयोर्थयाक यश्चित्रपञ्च मियालिव
वयलेन नयने च स्वारस्य भङ्ग दत्य भिप्रेत्योक्तं स्वर्सेति.

- प्रश्न हिंत वयेवोक्तेरित भावः प्रभिषं विदाना प्रारम्बन इति वयेवोक्तेरिति भावः प्रभिषं व्यिसुद्वाटष-ञ्क्काते काल्पितभेदेति, तद्धीः—ब्रह्मात्मेकाधीः, भेदाभाव-ष्याभेदवादिति भावः तद्विवादेति, तेनेत्वर्थः, तसिन्धि-तिभेषः प्रथवा, तदिति, तसिन् तेनेति भेषः, तसिन्धि-
- प्रश् स्थ ऐक्यांग रत्यर्थः. यदि प्रपश्च मिष्यालमेव ब्रह्मात्मेकां स्थात् स्थादिवाद विश्वयः, न च तथा ब्रूमः, किन्तु भेद-मिष्यालज्ञानाधीनं ब्रह्मात्मेकाज्ञानमिति, तच च माध्य-मिकेन भेदिमिष्यालाङ्गीकारेऽपि जीवब्रह्माणोरपि मिष्या-लाङ्गीकारेण तदेकानङ्गीकारात् तेन विवादो युज्यत
- प्रश्नः स्वामस्याद यस्ति त्याति, किल्पताकारम् स्वति त्या स्वामन्यिति, धर्मिष्ठानेन विषयीकृतिमत्यर्थः . विषयोद्धति, धर्मिष्ठानाविषयस्थेत्यर्थः . मिथ्यात्व इति, जाकारम् स्वतमाकाराभावः, जाकारम् स्वतम्बानमाका-राभावाभावः, स्वाकार एव वा तस्यमनियत्थमी वा, जतः प्रश्न किल्पताकारम् सराता

खादित्यर्थः . तत्र हेतुमाह साहित्येति . सङ्गर्षः-विरोधः, गोलाश्वलयोर्विरोधेऽपि नान्यतराभावे श्रन्यतरसत्त्वमिति सहजेत्युक्तम्, सहजलिक्षरपाधिकलं, गोलाश्वलयोः परस्प-राभावयाप्यलादिरोधः, भावाभावयोद्य स्वत इति भावः .

- द्र ननु खतोविरोधेऽखन्यतर्यन् इतराभाविनयमोऽसु, श्रन्थतराभावे इतर्यन्तनियमः सुत इत्यनाष्ठ परस्पर्विरोध
  इति, श्रन परस्पर्विरोधपदेन परस्पराभावात्मकलं विवचितं, षयोस्खाभाविकोविरोधः तयोरन्यतरसर्वत्रक्ष्यम्,
  श्रन्थया घटाभावोनास्तीत्युको घटार्थिप्रवृक्तिर्न स्थात्,
- म्म प्रश्ने नजी प्रकृतमधं सूच्यत" इति तान्त्रिक्यवहार-योच्छिग्रेति भावः . दूषणान्तरमा स्यदौति । काल्यता कारराहित्यनिवृत्तिरिति, काल्यताकारराहित्यस्य ज्ञानेन तदितरकाल्यताकारनिवृत्ताविष तदिनवृत्तेर्भुक्तेर्भुक्तिरिति भावः . यदिकाल्यिताकारराहित्यं तिक्ववृत्तिरिति पाठः,
- ८८ तदा किस्पताकारराहित्यमिति हेतुगर्भे विशेषणं, तिझ-यितः-इत्स्त्रपञ्च निवृत्तिः, किस्पिताकारराहित्यात्मिका तिझवृत्तिः कयं स्थात्, इत्स्त्रपञ्च निवृत्तिरिप किस्पिता-कारराहित्यविशेषः, श्रतसापि किस्पितेति वक्तस्यम्, किस्पि-तलादेव स्वप्रतियोगिकलं वक्तस्यम्, तञ्च स्थाहतम्, श्रतः
- कर्म क्रस्तप्रधनिवृत्तिस्वरूपमेव कथं खादित्यर्थः . नतु किस्पता-कारराश्चित्यस्य मिथ्यालेऽपि न तिम्नवृत्तिर्मिय्यालं, "विभेद-जनकेश्वान" दत्यादिना मोचद्यायां भ्रमाभावावगमादिति

- चेत्तर्षि किष्यताकारराषित्यमपि मुतलाक्षमिया, यदि च राष्ट्रियस स्वरूपान्तर्भावे जिज्ञास्वलानुपपत्तेः तद्वविर्भावे
- ८०० च सत्यत्ते चर्देतदानेर्मिच्यालमनुमन्यचे; तर्दि प्रपञ्चनिष्टत्तेरपि खद्दपान्तर्भावे साध्यतानुपपत्तेः तद्दद्दिर्भावे वाच्ये
  सत्यत्ते चर्देतदानेर्मिच्यालमनुमन्यख, ज्ञाननिवर्त्यताभावात्
  कचित्रचालिष्ठदत्तेरिति चेत्, चसाध्यताद्देतदानिप्रसङ्गार्थाः
  कणं सत्यत्तं, तर्दि किं कुर्म इति चेत्, श्रूयतामयसुपदेशः,
- एक्स परस्यरक्षाइतवैदिकमाध्यमिकमतद्द्यायां विद्यायान्यतर-सिस्मेव द्वत्रोभव. सतः—ब्रह्मणः. एवमग्रेष विश्रेष ग्रून्य-मित्यनेन सूचितव्याचातोद्रियतः, ददानीमनाद्यविद्यान्ध-कारितमित्यनेन सूचितव्याचातः प्रदर्धते. तचाविद्यात्रयलं तदादतलं च विविचतं, तचात्रयलसूचितोव्याचातददानीं
- ८१० प्रदर्शते. किमग्रहं ब्रह्मितज्ञासमुत ग्राह्मिति विकस्यायं दूषयि किम्बेति. तथा प्रकाशस्थेति, भग्रहिविशिष्ट- प्रकाशस्थेत्यर्थः, भण्णाग्रहिदेव वेदितस्थाकार रित विविधि- तम्, पूर्वण स्पिष्टते स्पर्धानातिरिक्षधर्मविशेष रित भेदः. प्रागेवेति, भविद्याविशिष्टप्रतीतेरनादिलादिति भावः.
  - ८१५ क्रथचेति, ऋग्रहेर्नियालादिति भावः. दामदवैकिरः दामाधिष्ठानकदवैकिरः. भान्यन्तरेति, निवर्तकभ्रमस्यानिवन्तिरिति भावः. ऋात्यन्तिकलाधिहेरिति, निवन्तिरिति
    भेषः. तिस्रवर्तकं तत्त्वज्ञानान्तरमस्लित्यचार तिद्विणापवेति, सत्यभियालविकस्यचोभादिनेत्यर्थः. ऋहेतुकेति,

- ८२० त्रादिमन्देन प्रतियोगिमाच हेतुक विनामादि विविधतः, त्रिवाविमिष्टक्षानस्याविरोधान्न निवर्तक तेष्यपि बोध्यम् . निव्य ग्रह्म सिव्य नेन स्वितं स्याचातं दर्भ यितं दितीय द्वाप्य ने मामक्षते मुद्धन्त हीति, जिक्का सोर्वे दितस्य मित्य नुषन्यते . दूषयति जिक्का स्थमित . त्राग्रहस्य जिक्का स्थलपचे तस्य
- ८ २ ५ ज्ञानविषयत्वसभावेऽपि पासाभावाच्यिज्ञासानोपपद्यत द्रामुज्ञम्, ग्रुद्धस्य तु ज्ञानविषयत्वम्यत्येवायोग्यत्वात् जिज्ञासतत्वोपपद्यत द्रत्यभिप्रायेणाच ज्ञप्योति . ननु ग्रुद्धं मञ्ज जिज्ञास्यमित्यत्र ग्रुद्धस्येयमाणज्ञानविषयतं नाभिमतम्,
  किन्तु यथात्रास्वायां चन्द्रस्यस्थाभावेऽपि तत्सम्बस्थसमान्का-
- ८३० खायां चन्द्रमा इत्यच प्राखा चन्द्रखोपसचणं, तथा विश्रद्धचित्रचास्यमित्यचापीयमाणं ज्ञानसुपसचणमेवेति प्रद्धते
  प्राखिति. क्षश्रमिति, दृष्टान्तार्थं दृष्टान्तोपादानं, यथा
  दृष्टान्ते प्राखासचणोपसचणजन्यज्ञानविषयतामन्तरेण नोपसच्छानं, तथादार्षान्तिकेऽपीय्यमाणज्ञानसचणोपसचणाधीन-
- ८३५ ज्ञानविषयतामक्तरेण नोपणस्थाविमित्यर्थः. तस्रयुक्तदोषः
  श्राद्धलज्जलादिः. सोऽपौति, सः—उपस्रचणाधीनः,
  सत्यमिष्याविभागमन्तरेण तदधीनज्ञानविषयतामाचेणोपसत्त्यस्थाविभागमन्तरेण तदधीनज्ञानविषयतामाचेणोपसत्त्यस्थावसंभवादिति भावः, उपस्रचणाधीनबोधविषयलस्थ भान्यन्तरसिद्धले तद्भमविषयताया श्रपि भ्रमान्तरसिद्धता
- ८४० वाचित्यनवस्त्रास्यादिति स्वयमेव स्ववेद्यताया भ्रम इत्युक्तम् .
  विस्त्रीम्मिति, स्ववेद्यताया भ्रमविषयते स्ववेद्यत-

र्षियानियालमन्तरेण भानितायोगेन खबेदालाभावे उपस्चणलेनाभिमतज्ञानस्थोपस्चणलासंभवात् वेदान्त-वास्थानासुपलचणीभूतज्ञानजनकलमपि न संभवतीति

- ८ ४ ५ कण सिद्णावेदकलाभावात्, त्रावेदकलेऽपि फली स्तत्रानस्य समलास न तत्त्वावेदकलं संभवतीत्यर्थः . स्नान्तिसिद्धप्राति-भासिकस्वविषयलमादायैव उपज्ञचणाधीनज्ञानविषयलसंभ-वेनोपलचणलेनाभिमतज्ञानविषयलस्वैव प्रातिभासिकस्य वक्तं प्रकारणा उपज्ञचणपर्वावक्षम्वननैष्णस्थास्र उपस्चणेति.
- ८५० खवेद्यताया भानितित्यनन्तरमस्यासेति यदि पाठः
  तदा ज्ञाष्ट्या तत्वरूपसार्थानम्युपगमादित्यस्य ग्राद्भस्य केनापि
  मियार्थेनासंस्पर्धादिति भावः, भानित्सत्यसेत्यस्वस्यालेऽपि भानिताहोष दत्यर्थः. यदा खसमानस्त्राकं यज्ज्ञानं
  तदिषयलमेव जडलादिप्रयोजकमित्यस्यसेत्यस्य भावः.
- ८५५ खवेद्यताया आन्तिरित्यचोत्तरं विखीनमित्यादि, श्रमत्य-श्रेत्यचोत्तरसुपखचणेति . किमर्थेति, ग्रह्मतिरेकेणाविद्या-निरुत्तरभावादिति भावः नन्वस्य ब्रह्माभेदार्थाजिश्वासा "ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवती"ति ब्रह्माभेदस्यापि फलतया प्रति-पादनादिति तचाह श्रान्तत इति, श्रभेदस्य नित्यसिद्ध-
- ८६० तथा साधलायोगात्तासाधातोक्तिरिप शुद्धावेव पर्यस्ति,
  सापि चेन्नित्या वैयर्थमेवेति भावः त्रद्ध्यवसायेनेति,
  शुद्धताध्यवसायेनापि शुद्धिसिद्धार्थेन भवितव्यमित्यर्थः .
  आरोपिताशुद्धीति, नित्यशुद्धाध्यवसायस्रेति ग्रेषः,

नित्यश्रह्मध्ववसायेसति प्रतीयमानकर्द्ध(क)लादिइपाश्रद्धेर्मि-

- ८६५ व्यालजानेन साधनातुष्ठानेन तिष्ठित्तेस्यापस्थिमिति भावः .
  नित्यग्रद्धेः परमार्थलादारोपिताग्रद्धासद न विरोध इति
  सदृष्टान्तं ग्रद्धते उपर्क्त इति . ब्रह्मार्यवेति, "तदिदं
  विविधन्तुतर्वकस्काकिष्यत"मिति भाष्येण तथावगमादिति
  भावः . ग्रक्तिरजतादौपराभिमतिस्थिणालमभ्युपगम्य श्रवि-
- २०० ग्रेवात्यरोचखलेऽपि तदापादनमभिन्नेत्याभ्युपगमादित्युक्तम् .
  अमाद्याधारतयेति, प्रश्नुद्धं प्रयक्षयाम रत्यत्वक्षः,
  प्रादिग्रब्देन तत्कार्यसुखदुःखग्रोकमोद्दादः . प्रसादभिमताग्रुद्धात्रयत्नेनायन्दृष्टान्त रत्याद न त्रयेति . स्वात्मनौति,
  रदञ्च त्रद्धाष्ट्रारोपक खिवषयतादुकं. वस्तुतस्तु खिवषयत्ने न
- ८०५ तात्पर्थं, किन्तु मारोपाम्रयत्नमाने, मन्यविषयारोपसापि दोषतात्, मधासस्य सविषयत्नाद्रागस्य म प्रकातताद्राग-मध्यस्तौत्युक्तम्, मन्यारोपसापि दोषतात्. एवं भ्रमक्पा-ग्रह्मभावात् दृष्टान्तवेषस्यसुक्तम्, ददानीन्तदक्षीकत्यापि वेषस्यमाद नस्तत्कद्वेक दति, मन्यकर्दक दति दृष्टान्तार्थं.
- ८८० आनिष्पाग्रहिस्तात्विप न येत्याखाग्रहितिरोधिनीत्युक्तं,
  तर्षितददेवप्रकतेऽपि ग्रह्मग्रह्मोरिवरोध एवास्तित्वचाष
  दृष्टित्विति. स्वदोषेणेति, यविषयेत्वर्थः, द्यमयेकाऽग्रहिरित्वभिप्रायेण खदोषेणेत्युक्तं, यद्ययविद्यास्कटिकष्ठौषित्ववदारोपिता, यारोयदोषलेन नाग्रहिं प्रसद्ययाम दति
  ८८५ पोक्तं, तथायारोपहेत्वेनेव दोषलिमिति भावः, अमात्रय-

लश्जीवेशर पास्ताम्, किन्तु स्व प्रेणेवेत्यभिप्राचेण स्वयमेवेत्युक्तं, आन्धादीत्यादिशम्देनाविद्या रह्यते . विचार्नेष्मस्त्रमिति, सन्ताभावेऽसन्त्वनियमादसत्यनि-हत्त्वयोगादिति विविचतम् . तिस्त्रवर्तनमिति, अमसन्न-

- ८८० गोचरश्रमिवर्तनिमित्यर्थः . श्रान्यस्थेति, तसालश्रमस्य मिश्याले पुनर्निरसनौयाभावास्येष्यस्यम्, तसालश्रान्तर-प्यसत्येव सतीव भातीति चेदनवस्थेत्यर्थः . चदा श्रारो-पिताश्रद्धीति भावप्रधानोनिर्देशः, श्रारोपविषयलमिति पावत् . श्रारोपेति, श्रारोपस्थाश्रद्धिलादिति भावः .
- ८८५ उपरक्रे-रिक्रमारोपविषये. श्रारोप्यदोषलेनेति, दोषा-रोपविषयलेनेत्यर्थः. स्वरूपेणेति, श्रुद्धेस्खरूपगतलास विरोध इति भावः. तस्य-मञ्जाषः, तद्भावः-जीवेश्वर भावः. जीवेश्वरभावयोरिप कस्थितलात् कस्थकान्तरा-भावास मञ्ज खयमेव कस्ययतीति वक्षयम्, ततस्र
- १००० अञ्चाणो आन्तिरनिवार्येति भावः . ई.सरस्य सर्वज्ञलान्तवापि अमोऽनुपपन्न दत्याद क्षश्चमिति . जीवेश्वरभावौद्यानुपपन्नावित्याद क्षश्चद्वेति, सर्वज्ञः-ई.सरः, श्वज्ञोजीवः . उत्तर्चेति, ग्रुद्धिर्नित्याऽनित्यावेति विकल्पे
  दितीयकस्य दत्यर्थः . नाद्य दत्यच वैराग्योपदेशवैथर्थं
- १००५ हेतुः, तच हेतुस्तिवर्गति. हेलनारमाह, बन्धमी-चयोरिति. व्युत्क्रमतेति, ग्रद्धेर्विनाग्रे पंधारोत्यानात् ग्रद्धिकाखे च विरोधेन पंधारायंभवादिति भावः.

श्रुतिरेकेचेति, यहाले भदैतदानिः, मिळाले भनुदेशता, निष्यावस्त्रवस्मानो सुसुचुर्मिष्योत्पादनार्थं १ • ९ • श्रवणादौप्रवर्तत इति भावः . ननु श्रनित्यग्रुद्धियोगिनो-नित्यश्रद्धियोगिनश्रजिज्ञास्यतायाः सिद्धान्ते समर्थनास्त-यमयं विकल्पक्रोभते, तचाइ यद्यपीति, त्रात्रयभेदा-क्द्यग्रह्मोर्नविरोधः, साध्यवेनाभिमत ग्रुद्धेस्बद्धपादन्य-लास्याधलविरोधः, यत्यलास्रमिच्यालप्रयुक्तिज्ञास्यल-१० १५ विरोध: अभ्रोषविभ्रेषश्चन्यलानाद्यविद्यान्धकारितलाभ्यां जिज्ञास्वस्य स्थानातं प्रकारान्तरेण दर्भयति उदारे-त्यादिना . प्राची-वैदिकी . भ्रान्तले कथमिजास-तेत्यचा इ स्वर्ष्ट्राग्द्रति . तत्त्रतस्यार्वद्याभावेऽपि कन्पित-सार्वज्ञात्मसप्रदानोपयोगिभ्रताराधनाराधकतदिष्टपरि-१०२० ज्ञानसंभवात् तदभावेऽपि ध्यानादेः पुष्यतीर्यस्वानादि-वददृष्टार्थत्वसंभवाच कयं ब्रह्मणो न जिज्ञास्वतिमिति गक्ते काल्पितेति, सार्वच्यादीत्यादि ग्रब्देन फसप्रदा-नोपयोगिदयादिगुणान्तरं ग्टब्बते . सर्वेरिति, तथाच तच न व्यावद्यारिकं सार्वद्यमिति भावः. अविशेषा-१०१५ दिति, केश्वित् ब्रह्मण एवानभ्युपगमादिति भावः. महत्तं किं प्रामाणिकत्मम् उतप्राचुर्यम्, नाद्यद्रशाह

सर्वेषामिति, धर्वे धर्वच्याना रति दियुशामिरियते,

सर्वेख मिथालाङ्गीकारात्ः ततश्चयुग्नकाते कस्रापितन्त-द्रिशंतस्त्रचप्रमहन्तं न सिध्यतीत्वर्थः, श्रादिशस्त्रेन

- १०३० तत्तार्थीपदेशिलं स्टब्राते, तदितिरिक्तं न प्रामाणिकलं, श्राम्तव्यापिप्रामाणिकले ग्रुक्तौ रजतश्रमवतोऽपि प्रामा-णिकलापत्तिरिति भावः. न दितीय रत्याच प्राचुर्थ-स्रोति. सदौति, यथा तीर्थादिवेवयेश्वरः प्रभाग्यः, तथा यदीश्वरवेवयान्यः प्रभाग्यस्थात् स्रात्तीर्थादितुस्रातेत्यर्थः.
- १०३५ क्रियेति, श्रयक्समीमां माद्यत्तिकारान्तरपद्यः, विनष्टमिप कर्म कालान्तरे फलञ्चनयतीति खभावः, श्रयविष्टतोत्तरकाले यथा कार्यात्पादकलं केषाश्चित्स्वभाव इति
  तेषामाश्चयः . श्रकिरिति भट्टपद्यः . श्रपूर्वमिति गुरोः .
  नैगम इति, "स एवनसूतिङ्गमयति, स एनस्रीतः
- १०४० प्रीणाति, इष्टापूर्तं बक्कधाजातस्त्रायमानं विश्वंविभर्ति भुवनस्वनाभिः, तदेवाग्निस्तदायुस्तसूर्यसद्धस्त्रमः, स वा एसमदानज भात्मास्त्रादोवसुदान" इत्यादि श्रुतिभिः "सभते च ततः कामास्त्रयेव विदितान् दितान्, अदं दि सर्वयज्ञानां भोका च प्रभुरेव चे"त्यादि स्रतिभिः
- १० ४ भ् "प्रसमत उपपत्ते" रिखादिसूचैः "प्रसमंबिभस्यया कर्मभिरात्मानं पित्रीषन्त सत्रीतोऽसंप्रसाये" खादि-द्रमि(वि) उभाव्यकारादिम दिमदिव देशर सेव प्रसम्वाद प्रसावित भावः . भास्करादिमतेऽपि जिञ्जासानुप-पत्तिमाद उक्तेति, भेदाभेदवादि वेगानैका निकलवादि-
- १०५० लात् जैनगन्धिलं, ब्रह्मणस्मर्वज्ञलात् तदभिष्ठजीवस्मापि सर्वज्ञलेन विदिताविदिताकारभेदाभावास्त्रिज्ञासा न

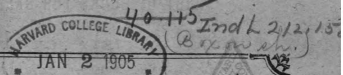
संभवति, ब्रह्मणोनित्यग्रद्धते तद्भिष्मस्यापि जीवस्य नित्यसुक्ततात्तद्धां जिज्ञासा न संभवति, जीवाश्रद्धाः तद्भिष्मस्य ब्रह्मणोऽप्यश्रद्धतात् "स्वरचणेऽप्यशक्तस्थे"ति-१०५५ न्यायाध्यिज्ञास्यता न संभवतीत्यादि द्रष्टस्यमित्यर्थः .

इति श्रीवाधू खञ्जु खति खनश्री निवासा चार्यपाद सेवासमधिगत-परावरतत्त्वया चात्रयेन तदे कदेवतेन तच्चरणपरिचरणपरा चणेन तत्प-साद खन्धम डाचार्यपरना मधेयेन रामानु अदा सेन विरि चितायां श्रातदूषणी व्याख्यायां चण्डमा इताख्यायां जिज्ञासा निक्षपण झाम दितीयस्क तथः ॥

| Padumawati, Fasc. 1-4 @ 2/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Rs. 8       | 0    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 ×         | 14   |
| Prākrita-Paingalam, Fasc. 1-7 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             | 10   |
| Prithivirai Rasa (Text) Part II. Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             | 14   |
| Ditto (English) Part II, Fasc. 1 Prākṛta Lakṣaṇam, (Text) Fasc. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0           | 12   |
| Prākrta Lakṣaṇam, (Text) Fasc. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 .         | 8    |
| Paraçara Smrti, (Text) Vol. I, Fasc. 1-8; Vol. II, Fasc. 1-6; Vol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . III.      |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7           | 8    |
| Fasc. 1-6 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0           | 12   |
| Prabandhacintāmaṇi (English) Fasc. 1-3 @ /12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2           | 4    |
| *Sāma Vēda Samhitā, (Text) Vols. I, Fasc. 5-10; II, 1-6; III,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1-7:        | 10   |
| IV 1-6 · V 1-8 @ /6/ each Fasc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12          | - 6  |
| Sāṇkhya Sūtra Vṛtti, (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1           | 8    |
| Ditto (English) Fasc. 1-3 @ /12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2           | 4    |
| Sraddhakriya Kaumudi, Fasc. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0           | 6    |
| Sucruta Samhitá, (Eng.) Fasc. 1 @ /12/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0           | 12   |
| Taittereya Samhita, (Text) Fasc. 14-45 @  6  each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             | -0   |
| Tandya Brahmana, (Text) Fasc. 1-19 @ 6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7           | 2    |
| Tattva Cintamani, (Text) Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1-10,       |      |
| Tattva Cintāmani, (Text) Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc. Vol. III, Fasc. 1-2, Vol. IV, Fasc. 1, Vol. V, Fasc. 1-5, Part IV, Vol. V, Fasc. 1- | ol. II,+    |      |
| Fasc. 1-12 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14          | 10   |
| Trikāṇḍa-Maṇḍanam, (Text) Fasc. 1-2 @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0           | 12   |
| m 11 · G 11 · (m 11 T) - 1 F 6 /6/ -1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1           | 14   |
| Upamita-bhava-prapañca-kathā (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1           | 14   |
| Uvāsagadasāo, (Text and English) Fasc. 1-6 @ /12/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4           | 8    |
| Varaha Purana, (Text) Fasc. 1-14 (a) /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5           | 4    |
| Varsa Krya Kaumudi, Fasc. 1-6 (a) /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2           | 4    |
| •Vāyu Purāṇa, (Text) Vol. I, Fasc. 2-6; Vol. II, Fasc. 1-7,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | @  6        | = 75 |
| each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4           | 8    |
| Vidhons Pariguta Fasc. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0           | 6    |
| Viṣṇn Smṛti, (Text) Fasc. 1-2 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0           | 12   |
| Vivadaratnakara, (Text) Fasc. 1-7 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2           | 10   |
| Vrhannāradīya Purāṇa, (Text) Fasc. 1-6 @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2           | 4    |
| Vrhat Svayambhū Purāņa, Fasc. 1-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2           | 4    |
| Tibetan Series.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |      |
| Pag-Sam Thi S'în, Fasc. 1-4 @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 4           | 0    |
| Sher-Phyin, Vol. I, Fasc. 1-5; Vol. II, Fasc. 1-3; Vol. III, Fasc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 1-5,      |      |
| @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 13          | O    |
| Rtogs brjod dpag hkhri S'in (Tib. & Sans.) Vol. I, Fasc. 1-5; Vo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ol. II.     |      |
| Fasc. 1-5 @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10          | 0    |
| Arabic and Persian Series.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |      |
| 'Alamgirnamah, with Index, (Text) Fasc. 1-13 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | i 4         | 14   |
| Al-Muqaddasi (English) Vol. I, Fasc. 1-3 @ /12/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2           | 4    |
| Ain-i-Akbari, (Text) Fasc. 1-22 @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 22          | 0    |
| Ditto (English) Vol. I, Fasc. 1-7, Vol. II, Fasc. 1-5, Vol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | , III,      |      |
| Fasc. 1-5, @ 1/12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 29          | 12   |
| Akbarnamah, with Index, (Text) Fasc. 1-37 @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 37          | 0    |
| Ditto English Fase, 1-8 @ 1/ each  Arshic Ribliography, by Dr. A. Sprenger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8           | 0    |
| Trumble Drange april 1 2 2 2 2 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0           | 6    |
| Badshahnamah, with Index, (Text) Fasc. 1-19 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7           | 2    |
| Catalogue of Arabic Books and Mannscripts                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1           | . 2  |
| Catalogue of the Persian Books and Manuscripts in the Library of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             | 200  |
| Asiatic Society of Bengal. Fasc. 1-3 @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3           | 0    |
| Dictionary of Arabic Technical Terms, and Appendix, Fasc. 1-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |      |
| 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 21          | 0    |
| Farhang-i-Rashidi, (Text) Fasc. 1-14 @ 1/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14          | 0 -  |
| Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. 1-4 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |      |
| each Futūh-ush-Shām of Wāqidī, (Text) Fasc. 1-9 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3           | - 0  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3           | 6    |
| Ditto of Āzādī, (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each Haft Āsmān, History of the Persian Masnawi, (Text) Fasc. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1           | 8    |
| History of the Caliphs, (English) Fasc. 1-6 @ /12/each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0           | 12   |
| Iqbalnamah-i-Jahangiri, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4           | 8 2  |
| Isābah, with Supplement, (Text) 51 Fasc. @ /12/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 38          | 4    |
| Maasir-ul-Umara, Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc. 1-9; Vol. III                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.10.       | 4255 |
| Index to Vol. I, Fasc. 10-11; Index to Vol. III, Fasc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11.12.      |      |
| Index to Vol. II, Fasc. 10-12 @ /6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 13          | 2    |
| Maghazi of Waqidi, (Text) Fasc. 1-5 (a/6/ each                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1           | 14   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |      |
| The other Fasciculi of these works are out of stock, and complet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 000       |      |
| he ennulied                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |      |
| be supplied.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | e copies ca |      |

ahnonna

|     | Muntakhabu-t-Tawārikh, (Text) Fasc. 1-15 @/6 each<br>Muntakhabu-t-Tawārikh, (English) Vol. I, Fasc. 1-7; Vol. II, F                         | Rs.   | 5    | 10   |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|------|
|     | 1-5 and 3 Indexes; Vol. III, Fasc. 1 (a) /12/ each                                                                                          |       | 12   | . 0  |
|     | Muntakhabu-l-Lubāb, (Text) Fasc. 1-19 @ /6/ each Ma'āṣir-i-'Ālamgīrī, (Text), Fasc. 1-6 @ /6/ each                                          |       | 4    | 2    |
|     | Nukhbatu-l-Fikr, (Text) Fasc. 1                                                                                                             | 1.2   | 0    | 6    |
|     | Nizāmī's Khiradnāmah-i-Iskandari, (Text) Fasc. 1-2 @ /12/ each                                                                              |       | 1    | 8    |
|     | Riyazu-s-Salatin, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                                                               | ***   | 1    | 14   |
|     | Ditto Ditto (English) Fasc. I-3 Tabaqāt-i-Nāṣirī, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                               | ***   | 7    | 14   |
|     | Tabaqat-i-Naşırı, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each  Ditto (English) Fasc. 1-14 @ /12/ each                                                       | 909   | 10   | 8    |
|     | Ditto Index                                                                                                                                 |       | .1   | 0    |
|     | Tārīkh-i-Fīrūz Shāhi of Ziyāu-d-dīn Barni (Text) Fasc. 1-7 @ /6/ea                                                                          |       | 2    | 10   |
|     | Tārīkh-i-Fīrūzshāhi, of Shams-i-Sirāj Aif, (Text) Fasc. 1-6 @ /6/ eac<br>Ten Ancient Arabic Poems, Fasc. 1-2 @ 1/8/ each                    |       | 3    | 0    |
|     | Wis o Rāmīn, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                                                                    | 3.4   | 1    | 14   |
|     | Zafarnamah, Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc. 1-8 @ /6/ each                                                                                | 74.00 | 6    | 6    |
|     | Tuznk-i-Jahangiri, (Eng.) Fasc. 1                                                                                                           |       | 0    | 12   |
|     |                                                                                                                                             |       |      |      |
|     | ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS.                                                                                                             |       |      |      |
| 1.  | ASIATIC RESEARCHES. Vol. VII, Vols. XI and XVII, and Vols. and XX @ 10/ each                                                                | XIX   | 50   | iv.  |
| 2.  |                                                                                                                                             | per   |      |      |
| 3,  | JOURNAL of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12), (5), 1847 (12), 1848 (12), 1866 (7), 1867 (6), 1868 (6), 1869 (8), 1870 | 1846  |      |      |
|     | 1871 (7), 1872 (8), 1873 (8) 1874 (8), 1875 (7), 1876 (7), 1877 (8),                                                                        |       |      | N =  |
|     | (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1882, (6), 1883 (5), 1884 (6), 1885                                                                      | (6),  | 劉 .  |      |
|     | 1886 (8), 1887 (7), 1888 (7), 1889 (10), 1890 (11), 1891 (7), 1892                                                                          | (8),  |      |      |
|     | 1893 (11), 1894 (8), 1895 (7), 1896 (8), 1897 (8), 1898 (8), 1899 1900 (7) & 1901 (7), @ 1/8 per No. to Members and @ 2/ per N              | (8),  |      |      |
|     | Non-Members.                                                                                                                                | 0. 20 |      |      |
|     | N.B.—The figures enclosed in brackets give the number of Nos. in each                                                                       |       | ume. |      |
| 4.  | Centenary Review of the Researches of the Society from 1784-188                                                                             |       | 3    | 0    |
|     | A sketch of the Turki language as spoken in Eastern Turkistan<br>R. B. Shaw (Extra No., J.A.S.B., 1878)                                     | , og  |      | - 0  |
|     | Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic So                                                                            | ciety |      |      |
|     | (Extra No., J.A.S.B., 1868)                                                                                                                 |       | 2    | 0    |
|     | Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra J.A.S.B., 1875)                                                                | No.,  |      | - 14 |
|     | Introduction to the Maithili Language of North Bihār, by                                                                                    | . A.  |      | U    |
| 1   | Grierson, Part II, Chrestomathy and Vocabulary (Extra                                                                                       |       |      |      |
|     | J.A.S.B., 1882)                                                                                                                             |       | *    | 0    |
|     | Anīs-ul-Musharraḥīn                                                                                                                         | ***   | 3    | 0    |
| 7.  | Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal, by W. A.                                                                           | Bion  | 3    | S    |
| 8.  | Inayah, a Commentary on the Hidayah, Vols. II and IV, @ 16/ ea                                                                              | ch    | 32   | . 0  |
|     | Jawāmlu-l-'ilm ir-riyāzī, 168 pages with 17 plates, 4to. Part I<br>Khizānatu-l-'ilm                                                         | ***   | 2    | 0    |
| 11. | Mahābhārata, Vols. III and IV, @ 20/ each                                                                                                   |       | 40   | 0    |
| 12. | Moore and Hewitson's Descriptions of New Indian Lepidop                                                                                     | tera, |      |      |
|     | Parts I-III, with 8 coloured Plates, 4to. @ 6/ each                                                                                         | ***   | 18   | 0    |
| 13. | Sharaya-ool-Islām                                                                                                                           | ***   | 10   | 0    |
| 15. | Ditta Communication                                                                                                                         |       | 8    | 0    |
| 16. | Kaçmiraçabdamıta, Parts I & II @ 1/8/                                                                                                       | ***   | 3    | 0    |
| 17. | A descriptive catalogue of the paintings, statues, &c., in the room                                                                         | B of  | -    |      |
| 18  | the Asiatic Society of Bengal by C. R. Wilson  Memoir on maps illustrating the Ancient Geography of Kasmi                                   | by    | 1    | 0    |
|     | M. A. Stein, Ph.D., Jl. Extra No. 2 of 1899                                                                                                 |       | 4    | 0    |
|     |                                                                                                                                             |       |      |      |
|     | Notices of Sanskrit Manuscripts, Fasc. 1-29 @ 1/ each                                                                                       | ***   | 29   | 1.0  |
| 333 | Nepalese Buddhist Sanskrit Literature, by Dr. R. L. Mitra                                                                                   | 1670  | 5    | 0    |
|     | N.B.—All Cheques, Money Orders, &c., must be made payable to the atic Society," only.                                                       | 10    | Oast | 100  |
| 10  | 12-2                                                                                                                                        | -03.  |      |      |
|     | Dooleg one gummlind by IT D D                                                                                                               |       |      |      |

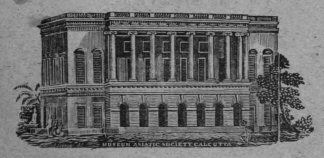


BIBLIOTHE CAMPIDICA:

# Collection of PRIENTAL WORKS

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, No. 1098.



Venkatanather nazum I Vedantacaya ÇATADÜŞANÎ.

BY

ÇRÎMAN-NIGAMÂNTA-MAHÂ-DEÇIKA,
WITH THE
COMMENTARY ENTITLED CANDAMÂMTA.

BY

#### ÇRĪMAN-MAHĀ-CĀRYA.

EDITED BY

THE HONOURABLE P. ANANDACHARLU VIDYĀVINOD VIÇĀRADA,
RAI BAHADUR, C.I.E., &C.
VOL. I, FASCICULUS II.

#### CALCUTTA:

PRINTED AT THE BAPTIST MISSION PRESS,
AND PUBLISHED BY THE
ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET

1904.

### LIST OF BOOKS FOR SALE

AT THE LIBRARY OF THE

## ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

No. 57, PARK STREET, CALCUTTA,

AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S AGENTS, Mr. BERNARD QUARITCH, 15, PICCADILLY, LONDON, W., AND Mr. OTTO HARRASSOWITZ, BOOKSELLER, LEIPZIG, GERMANY.

Complete copies of those works marked with an asterisk \* cannot be supplied-some

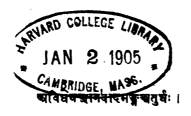
of the Fasciculi being out of stock.

#### BIBLIOTHECA INDICA.

Sanskrit Series.

| Sanskrit Beries                                                   |                 |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Advaita Brahma Siddhi, (Text) Fasc. 1-4 @ /                       | 6/ each         | V            | Rs. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8    |
| Advaitachinta Kaustubhe, Fasc. 1-2                                |                 |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12   |
| Agni Purana (Text) Fasc. 4-14 (a) 16/ each                        | 30.45           | IN 18        | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2    |
| Aitareya Brahmana, Vol. I, Fasc. 1-5 and Vo                       | ol. II, Fasc    | . 1-5 ; Vol  | . III,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| Fasc. 1-5, Vol. IV, Fasc. 1-5 @ /6/                               |                 |              | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Ann Bhasyam, (Text) Fasc. 2-5 @ /6/ each                          |                 |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Aphorisms of Sandilya, (English) Fasc. 1                          |                 |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12   |
| Astasāhasrikā Prajnāpāramitā, (Text) Fasc. 1                      | -6 @ /6/ e      | ach          | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| Açvavaidyaka, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                         |                 |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14   |
| Avadāna Kalpalatā, (Sans. and Tibetan) Vol.                       | I. Fasc. 2      | 5 : Vol. II. | Fasc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| 1-5 @ 1/ coch                                                     |                 |              | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0.   |
| 1-5 @ 1/ each Bāla Bhaṭṭī, Vol. I, Fasc. 1                        |                 |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6    |
| Baudhayana Srauta Sutra, Fasc. 1-2 @ /6/ ea                       | ch              | 4 2 2        | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12   |
| *Dismost (Mont) Force 4-8 @ [6] pach                              | 011             |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14   |
| Bhāmatī, (Text) Fasc. 4-8 @ /6/ each                              |                 |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Bhāṭṭa Dīpikā Vol. I, Fasc. I-4                                   | •••             |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Brhaddevata (Text) Fasc. 1-4 @  6  each                           | anah            |              | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| Brhaddharma Purana, (Text) Fasc. 1-6 @ /6/                        | each            |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12   |
| Bodhicaryavatara of Cantidevi, Fasc. 1-2                          |                 |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6    |
| Catadusani, Fasc. 1                                               | 1 4 @ 9/        | onah         | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0    |
| Catalogue of Sanskrit Books and MSS., Fasc                        | 111 Face        | 1_4          | 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2    |
| Qatapatha Brahmana, Vol. I, Fasc. 1-7; Vol.                       | 111, rasc.      | @ 161 000    | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | 10   |
| Catasahasrika-prajnaparamita (Text) Part I,                       | rasc. 1-7       | W /O/ Ga     | 1 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10   |
| *Caturvarga Chintamani (Text) Vols. II, 1-2                       | o; 111. ra      | rt 1, rasc.  | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4    |
| Part II, Fasc. 1-10 @ /6/ each; Vol IV, F                         | asc. 1          |              | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0    |
| Olokavartika (English) Fasc. 1-4                                  | ert .           | ***          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4    |
| *Grauta Sutra of Apastamba, (Text) Fasc. 4-                       | -17 @  0        | ach          | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| Ditto Cankhayana, (Text) Vol. 1,                                  | Fasc. 1-1       | ; vol. 11,   | rasc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0    |
| 1-4; Vol. III, Fasc. 1-4 @ /6/ each; Vol 4                        | , Fasc. 1       |              | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1000 |
| Çri Bhashyam, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/ each                         |                 | 3.4          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2.   |
| Dan Kriva Kaumudi, Fasc. 1-2                                      | 1               |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12   |
| Gadadhara Paddhati Kalasara, Vol I, Fasc. 1                       | -6              |              | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| Kāla Mādhava, (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each                         | 200             |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Kāla Viveka, Fasc. 1-6                                            | 4               | 3            | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| Katantra, (Text) Fasc. 1-6 @ /12/ each                            |                 | 4            | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Katha Sarit Sagara, (English) Fasc. 1-14 @                        | /12/ each       |              | 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8    |
| Kurma Purana, (Text) Fasc. 1-9 @ /6/ each                         |                 | 1            | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6    |
| Lalita-Vistara, (English) Fasc. 1-3 (a) /12/ ea                   | ich             |              | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| Madana Parijata (Text.) Fasc. 1-11 (a) /6/ ea                     | ch              |              | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2    |
| Mahā-bhāṣya-pradīpōdyōta, (Text) Fasc. 1-9                        | & Vol. II,      | Fasc. 1-11   | @ /6/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| each                                                              |                 | 2            | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8    |
| Manutikā Sangraha, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/                         | each            |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2    |
| Markandeya Purana, (English) Fasc. 1-8 @ /                        | 12 each         | 15           | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0    |
| *Mīmāmsā Darçana, (Text) Fasc. 7-19 @ /6/                         | each            |              | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14   |
| Nyayavartika, (Text) Fasc. 1-6 @ /6/                              | 4.3             |              | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| Nirukta, (Text) Vol. III, Fasc. 1-6; Vol. I                       | V. Fasc. 1      | -8 @ /6/ e   | ach 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 4    |
| Nityacarapaddhati Fasc. 1-7 (Text) @ /6/                          |                 |              | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10   |
| Nityacarapradiph Fasc. 1-4                                        | 3.68            | V            | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | * 8  |
|                                                                   | Section Section |              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10   |
| Nyayabinduṭikā, (Text)<br>Nyāya Kusumāñjali Prakaraṇa (Text) Vol. | I. Fasc. 1-     | 6 Vol. I     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|                                                                   |                 | 3.80         | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6    |
| 1-3 @ /6/ each                                                    | 1000000         | 14/2022      | 3 9 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |

1-3 (4



११५ द्रानामपरिमितानाभीदवासनानाङ्गतिपयकाष्ठसाध्याविग्रद-प्रत्ययादिमूलाच्यीयसामादैतवासनया निरसित्मग्रकालात् ; किञ्च तत्त्वज्ञाने सति तदिषयभावनया तदिपरीतवासना निरासः, तिश्वरासे च तत्त्वज्ञानमिति मिथस्यंत्रयस्थात्,

तद्याद्धः "उत्पन्ने सति विज्ञाने वासना तु निर११० स्रते। निरस्तवासनस्येव विज्ञानमिति दुर्भणम्॥" इति,
श्रानुत्पद्ध एव तत्त्वज्ञाने श्रवणमनननिदिध्यासनैः क्रमासन्तिरास इति चेत्, किन्तानि तत्त्वगोचराणि, उता
तत्त्वगोचराणि, पूर्वच विपरीतवासनायां सत्यान्तेवामणनुत्पत्तिरेव, उत्तरचातत्त्ववासनया क्रयन्तत्त्वज्ञानोत्पत्ति-

- ११५ प्रतिबन्धकव। सनानिरासः ; तथाच "सागरक्वन्तुकामस्य चिमवद्गमनोपमम् ।" इति न्यायः, किञ्चाभेद्शाने सिद्धे भेदवासनानिरासस्य किमर्थमपेचा, तद्सिद्धी तु तत्प्रति-पद्मवासनानिरासामिकाषानुत्यानम्, न श्वभेद्शानप्रतीति-रभेदप्रतीतिमन्तरेण स्थात्, न च प्रतीतौ तु वैश्रद्यावैश्व-
- १३ बादिवैषम्यस्वया वक्तुं प्रस्थम्, श्रामेदस्य ब्रह्मसस्पाय-माणस्य धर्वदैकस्पत्वात्, विश्रोषयदे च भेदप्रतीतिल-प्रमङ्गात्, न च व्यावद्यारिकभेदोऽचास्तीति वाष्यम्, भेद-वासनानिरासदारेणाभेदयदस्य परमार्थविषयलात्, श्रतो न भेदवासनानिरासदारेण श्रवणादिषयस्य दर्भनोपकारकल-
- १३५ मिति . यत्पुनस्मम्, "ब्रह्मवेद ब्रह्मेव भवति" रत्यादौ ज्ञानमाचरीव मोचहेतुलं त्रूयते, न हि प्रतिपनेऽर्धे

नास्तिकलद्याय्यम्, श्रतएवोच्यते "नैषातर्केणमितरपनेया"

इति, तद्यस्त्, सामान्यश्रव्दानां विशेषे पर्यवसानस्य

पश्चधिकरणादिन्यायसिद्धलात्, न्यायानपेच तत्त्वनिर्णये किं

२४० ग्रारीरकश्रास्त्रेणापि, ध्यानोपासनश्रव्योश्च श्रानविशेष
विषयतया श्रानसामान्यविषयवेदनादिशब्दानान्तस्मिन्धिने
त्यश्रव्दार्थ एव पर्यवसानं युक्तम्, विकल्पससुच्चयफ्लान्तरार्थ
लाश्यस्थवस्थोक्षलात्,

तद्क्रम् "ब्रष्टदोषाविकस्पेसुगौरवञ्च व्यवस्थितौ । ससु-२४५ चयेऽनपेचा स्वादङ्गाङ्गिलं न मीयते॥" इति, तथा विद्य-पास्रोर्थितिकरेणोपक्रमोपमंदारदर्भनाच तथोरेकार्थे सिद्धम्, "मनोब्रह्मेत्युपासीत" इति विहितसेव सुपासनम् "भाति च तपति च कौर्ला यश्रमा ब्रह्मवर्षमेन य एवं वेद" द्रति पाचविधानार्थमनूद्यते, न स्वपाचं विधायान्यत्यपाच-१५० मनुवदितं युक्तम्, एवम् "यस्तदेद यस्ववेद" इति वेदन-प्रब्दमाचत्रावी जानत्रुतिः तद्धं "यान्देवतासुपास्रे" इत्यु-पासिनानुवद्ति, एवमन्यचापि, तथा "तमेवं विद्वानस्त इइ भवति । नान्यः पन्या श्रयनायविद्यते ।" "नाइं वेदैर्न तपरा" दत्यादिशुतिसृत्योर्वेदनभित्रप्रव्यासोचोपायम-२ ५ ५ भिधाय तद्परोपायनिषेधपरयोः परस्परार्थप्रतिचेपानुप पत्ते: वेदनगृब्देन।पि तेखधारावदविच्छित्रभिक्षपञ्चान विशेष एव विविचत इति खीकर्तव्यम् ; एवन्ध्यानीपायन भिक्तप्रब्द्यमानार्थतया वेदनादिप्रब्दानां विशेषविषयले

निश्चिते यति यामान्यमात्राश्रयणं न्यायानभिज्ञतानिय-१६० न्थनम्,

श्राज्ञस्य, "प्रशोश्कागल निर्णीतौ निषुणन्या थपूर्वकम् । गर्दभादिषु तुस्त्रलङ्गर्दभप्रायकस्थितम् ॥" रति . यत्पुन-र्वाक्यतस्मिद्धस्थैव ज्ञानस्य विधेयलस्य सम्भवतीति, तद-स्नाक निष्टमेव, ततोऽन्यस्थैव विधानोपपादनात्; प्रत्यस्य-१६५ विरद्धस्यायमविधेयज्ञानाधीनमोत्तवादः, वाक्यार्यज्ञानमाने-णाविद्यानिष्टस्थद्र्भनात्,

माज्ञस, "तत्त्वमस्यादिवाकास्य प्रतप्रस्तृवणेऽपि हि।

हुम्सते त्वमस्यूर्वी विवादो ब्रह्मवादिनाम्॥" इति ; नतु

येषां वाक्यार्थमानस्थातन्तेषान्तिस्यित्ति स्त्रोव, येषान्तु सा

२०० नास्ति तेषान्तद्दिण न जातिमत्यविरोध इति चेत् तन्न,
तज्ज्ञानाभावे तत्प्रवचनाद्यसभावात्, तद्यभावे च प्रिय्याणां
प्रवणादेरप्यसिद्धिप्रमङ्गात्, स्वमाचार्यस्थापि, प्रथ
वाक्यार्थमानेन निष्टत्ताविद्या एवाविद्यावतां आवका इति
चेन्न, तेषां आवकत्यादियापारस्य त(त्का)त्करक्यरीरेन्द्र२०५ यादेसात्प्रयोजनस्य च स्थातिकाभपूजापरानुपहादेसत्त्रत्यतिभासस्य चाविद्यामन्तरेणासभावात् ; अविद्यानिष्टत्ताविष
वाधितानुद्यस्था भेदप्रतिभासात् प्रत्यचाद्यविरोधः प्रवचनाद्युपत्तिस्थिति चेन्नस्, भवत्पन्नो वाधितानुद्वत्त्यसभावस्य
वस्त्रमाणलात्, तथाप्यविष्यदप्रतिपत्तिमानात् आविद्या
२०० विभोषवप्रादेव वा प्रवचनाद्यपत्तिरिति चेन्न, विश्वदप्र-

तीति परामर्गक्षप्रस्थवसिद्धान्तयोर्वरोधात्, विश्रदा-ध्यवितयमस्ततन्तार्थाय वास्त्रदेवादयोऽर्जुनाद्भिय उपदि-श्रनीति वि स्वीकतं युगाभिः ; न चादितसिद्धान्तश्राव-कास्स्तासानान्तदनभिष्ठतामनुमन्यन्ते, तथा सृत्यविवादयः

- १८५ किन्द्र प्रतिवादिनो वा प्रवसाविद्याः कथक्षवत्प्रसम्प्रति-चिपिका, न तावद्विद्विन, निराष्ट्रयवादायोगात्, विद्वा चेत्क्ष्यकार्षे प्रतिवादिनाविदिते भवत्पचे भवतां ज्ञानानुत्पत्तिः, न चि खोक्तम्परे जानन्ति वयन्तु न विद्य रति ख्रुक्षरभिषेयम् , यक्तद्विद्यानिवर्त्तकं विग्रदमदैत
- १.८० ज्ञानसुदेखित, यचेदानी अवणाद्विष्ठदसुत्रस्म, तदुभयस्थितविषयमेकविषयं वा, भिन्नविषयले तस्यान्यिसिद्धान्त
  ज्ञानवत् तद्तुपकारकलम् ; एकविषयलेऽप्यन्यूनानतिसिकः
  विषयं वा प्रकारविषयिष्ठिषितविषयं वा, आसे पश्चात्तनस्थापानिवर्शकलम् द्रदानीन्तनस्वैव वा निवर्त्तकलं
- १८५ स्थात्, श्रविशेषात् ; दितीये ब्रह्मएस्सविशेषलं स्थात्, स्विशेषिमदानीङ्गृषीतम्, पश्चान्तु निर्विशेषस्यकाशिस्थत दति देशस्यमिति चेत्, क्षश्यमिदं लयावगतम्, श्रुते-दिति चेत्, तिषं श्रुतेरेव निर्विशेषश्चानमिदानीसेव जात-मिति कः पश्चान्तनस्यविशेषः, श्चानमिदानीस्वातं, स्थव-
- २०० सायस्त पश्चाद्मविश्वतीति विशेष इति चेस्न, वेदमामास्य निश्चये तदानीसेव श्ववसायोदयात्, तदनिश्चये त पश्चा-दपि तदसिद्धिः, प्रमासात्वास्थुपगमेवातदर्थविशेषे सन्देहः

इति चेत्, तर्षि विश्वद्यवचनप्रवीषेभ्य श्राचार्थभ्यो न्याय पूर्विविश्वातमो वा श्रोतयं न पुषम्बुवणद्शायासेव ३०५ सन्दिशानेन भवता पञ्चादनवरतध्यानेनापि ज्ञातं प्रकाम, मनन्वदारार्थभन्देर निराकरणाय पश्चात्तनं ज्ञानमिति चेम, मननेनेव सञ्चासितनिष्कम्पले पुनरन्यानवकात्रात्, त्रन्यथातिप्रसङ्गात् ; त्रस्तु तर्षि पारोच्यापारोच्यासचर्ष वैषम्यमिति चेत्, विषयातिरेकाभावेनैव प्रायुक्तेन तद-विद्वः, सिद्धावपि वाधकलावाधकलग्रत्यकिश्वित्करलात्, परोचिषापि प्रासातुमानवन्यज्ञानेनापरोचभ्रमवाधव्याभ्यप-गमात्, प्रत्यचेचापि देशाताश्चमादिना प्रास्तवाधानभ्युपग-माच ; एवम् उत्पद्धा भान्तिरनित्यनात्स्यमेव निवर्तते, भाक्यतृष्टिमिनद्विमिन् कार्णानुद्विमिनद्वमा भवति, ३.१.५ तदनुदुक्तौ तु बाधकस्य प्रत्यस्तिऽपि **भाक्यनुदक्तिभंव**त्वेव, चर्रेकले प्रत्यचेऽपञ्जस्थवष्टकादिना आग्यनुष्टक्तिवत्, वाका जन्यज्ञानमपरोचिमिति च सर्वस्रोकविद्युम्, पृथक्षैत-त्रपश्चियामः . तदेतद्विवयुवान्तरेष प्रपश्चितभाये "न तावदाक्यार्थज्ञानम्" दत्यादिना विस्तरेण.

इति श्रीकवितार्किकसिंइस सर्वतन्त्रस्वतन्त्रस् श्रीमहे-इटनायस वेदानाचार्यस कतिषु प्रतदूषस्वाम् श्रविधेयज्ञानवादभङ्गस्तुर्थः ! श्रीमते निगमान्तमद्द्यदिश्वाय नमः ।

# श्रीमते निगमानामहादेशिकाय गमः। श्रतदूषस्याम् बाधितानुदृत्तिभङ्गवादः पञ्चमः।

नानुवर्त्तत संसारो यहासादैकवाधितः। प्रसीदतु स मे देवः प्रथमाञ्चलि किह्नरः॥ यद्चते, तत्त्रमसादिवाकात्तत्त्वाने जातेऽपि ब्रह्मविदा-म्बाधितानुष्टच्या भेदप्रतिभाषादेराप्ररीरमनुष्टिनः, तदन्-५ स्ताविप किषमुखतया दाधपटादिवद्वस्थकलञ्चेति, तच एन्डामः, बाधितले कचमनुरुक्तिभैवता बक्तया, तस्रां वा तत्कचम्, प्रमागावचानिम्यालाधवसायेऽपि दिचन्त्रादिन्विव दोषमिश्वा प्रतिभाषानुष्टितिरिति न विरोध इति चेत्, यमसदैतसुचिकारिणायदैतविज्ञानेनावाधितः कोऽयौ दोषः, १० श्रविद्येवेति चेत्, कथमार्ख्यविद्यानिष्टित्तः, न हि तिब्रह्मा-वपर्यवसितः कश्चिद्वाधो नाम, तिस्तृष्ट्याविष तत्र्राखवास-नासीति चेत्, सा किमुद्भावसायालात्तत्त्वज्ञानेनावाधिता, खत मिथालेऽपि तद्विषयलात्, न प्रथमः, द्वेतापश्चिद्धान्तादि दोषप्रमङ्गात्, न च सा ब्रह्मखरूपानुप्रवेशिनी, भेदप्रतिभाषा-१५ नुष्टत्तेर निर्मी चप्रमङ्गात्, अस्तासाध्यतादि(दोष)प्रसङ्गाच, न चामळाविद्योपात्ता वामना मळेति मनद्यते, न चोपादान-

धंरे कार्यानुरुक्तिसुकाक्तोऽयनुसन्धक्ते ; नापि दितीयः, वास-नाया त्रपि त्रवणसमयसमधिगतत्रज्ञायितरेकज्ञचणेकोपाधि कोडीकारात्, त्रम्यया लविद्याया त्रपि बाधकज्ञानाविषयल-

- २ ॰ प्रसङ्गात्, "नेष नानासि" द्रत्यादेरविशेषात् तदिषयतमिति चेत् तुद्धम्, यदि च वाकार्यज्ञानादायना न निवर्तते, कुत-सार्चे तिष्ठदित्तः, न तावददृष्टादेः, तथा यति ज्ञानवाध-ताभावेन यत्यत्वप्रयङ्गात्, ज्ञतएव न स्वतः, व्याघाताच, न दि वध्यघातकयोसादात्यव्दृष्टम्, न च सङ्कार्यन्तरमन्त-
- २५ रेण घटादिखिप खप्रध्यंष हेतुता, श्राहेतुक विनायवादे तु सौगत चार्वाकादिसौ हादींद्वारप्रसङ्गः, श्राविद्यायास्य तद-देवाहेतुक निष्टच्यविरोधस्थात्, न च दावद हना नय प्रध्य चरमसंस्कारादिवदिति वाच्यम्, तचापि तत्तद वस्यान्तर कासवियोषादिसामगीसहितपर मेश्रार्य इन्स्प्रस्पस्य कारण-
- श् श्रामाभिरभुपगमान्, दिचन्द्रादौ त अङ्गुख्यवष्टभतिमि-रादिदोषस्य चन्द्रैकलज्ञानाविषयलात्, तदुभयविषयेकज्ञा-नोदयेऽपि पार्यस्थतारकाप्रकाणस्थेव दोषप्रकाणांग्रस्य चन्द्रैक-लप्रकाणेन विरोधाभावात्, दोषो मिस्येति त ज्ञानस्य सौकिकानामनुद्यात्, यौक्तिक(तिक)मिस्यालज्ञानस्येव
- ३ ५ आन्तिने तस्रत्यनाचावाध इति तस्रूषश्चमपरस्परानुष्टिन-र्घटते, तद्विवयान्यथालावसायेन भयविद्यायादिकार्यिनेष्ट-क्तिस्, तव तु न तथा, क्तार्साभूताविद्यावत्कार्यश्वत ग्रोकादिवच मध्यगतवासनाभेदश्चानयोर्यके देखयेव निवार्य-

लात्, श्रतुष्टक्ताविष वाध्यवाधकयोराविद्यलेन वास्तवप्रामा-४० क्षाभावात् विभेषेण वाधकवस्रायभावाचेति ; तदेतसर्व-मभिप्रत्य "चत्यपि वाक्यार्थज्ञाने" इत्यादि "भयादिकार्यन्तु निवर्तते" इत्यन्तभाषितम् .

इति श्रीकवितार्किकसिंदस्य सर्वतन्त्रस्वतन्त्रस्य श्रीमदे-द्धटनायस्य वेदान्ताचार्यस्य क्वतिषु प्रतदूषस्याम् वाधितानुरुक्तिभक्तवादः पश्चमः ।

श्रीमते निगमान्तमहादेशिकाय नमः।

## श्रीमते विगमान्तमहादेशिकाय नमः। भनदूशकां

### विविदिषासाधनत्वभङ्गवादः षष्ठः।



हष्टानुश्रविकार्थजातिवसुखाग्यं मोऽधिकत्यश्रुतौ यज्ञादिर्यदुपास्तिमाधनतया माचादिधिमाप्रुते। सीसाभोगविद्धतियुग्मभरितखात्मप्रदानोक्सुखः श्रीमानस्त समे समस्तदुरितोत्ताराय नारायणः॥

प यदुच्यते "तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणाविविद्धिन्ता यद्येन दानेन तपमाऽनामनेन" रत्यच यद्यादिकं विवि-दिषासाधनलेन विधीयते न तु वेदनसाधनलेन, वसु-विरोधात् श्रुद्धचरपर्याकोचनाच, विविद्धिन्तीति चि श्रूयते न पुनर्विदन्तीति, तच ब्रूमः, कोऽसौ वसुविरोध-१० सावत्, किं ज्ञानस्य यज्ञादिभिः साधियतुमम्ब्यलम, स्त तेषां ज्ञानस्त्रममादिप्रत्यनीकात्मकलम्, यदा तत्त्वज्ञानपद्यापवर्गप्रत्यनीकचिवर्गसाधकलम्, यदा श्रास्त्र-माङ्गतया विद्यानां विद्याङ्गले नित्यानित्यसंयोगविरोधः, श्रून्यो वा कश्चिदितः न प्रथमः, स दि यज्ञादिकमन्तरेण १५ सत्पत्तिदर्मनादा, यज्ञादिसिक्धावनुत्यत्तिदर्भनादा, श्राष्टे लिसिद्धः प्राचीनेस्वर्शचीनेषु वाऽधिकारिस्वनन्तिहत (श्रुद्ध)- प्रका(प्रका)धर्मेषु विद्योत्पत्तेरिषद्भवात्, दितीये वप्रयो-जनता, सामय्येव दि नार्थीत्पत्तिः, न पुनर्दत्माचात्, सभावति च प्रायग्नः नर्मकर्षसाधनवैगुष्यम्, प्रन्यथा २ चिचापग्रप्रकालादाविष कस्ते समाम्रासः, तस्यास्तसाधनवं

चित्रधाति श्रुतिरिति चेत्, श्रुत्वापि यदि श्रुतिर्विद्धाति,
तदा तद्देव समाश्वसिद्धि, श्रन्थण विविद्धिसाधनलेऽपि
लया न समाश्वसित्यम्, तचापि साध्यसाधनभावस्य श्रुत्येकावसेयलात्, "कुवद्वायमकुवंदे"त्यादि चार्वाकदुर्वादस्य

र ५ तथायस्रातंश्यतात्, व्यभिचार्श्य च समतात्, एतेन वास्य-जन्यप्रमितिरूपत्य संस्कारजन्यसृतिसन्ततिरूपत्य वा वेदनस्य किसूर्मापेचयेति निरस्तम्; दुष्काया श्रयतुक्रसता-सोधाधीनोत्पत्तेः किसूर्मापेचयेति समतात्, श्रनःकरण-नैर्मस्यदारेणेति चेत्, तुस्तम्, यनोभयोस्तमो दोष इत्यभि-

३० युक्तवचनं किमर्थमित्यं विस्तर्सि, "क्षायो कर्मभिः पक्षे ततो ज्ञानस्रवर्तते" रत्यादिवाचिनकार्थातिकानन्तवाधि कम् . नापि दितीयः, श्रमादेर्विहिताप्रतिषिद्धनिषिद्ध- (काम्य)विषयलेन विद्याङ्गतया विदितेभ्यः कर्मभ्यो व्यतिरिक्त- विषयलात्, विह्नितस्य च "धर्मण पापमपनुद्ति" "कषाय-

३५ पिकः कर्माणि ज्ञाननु परमा गितः" दत्यादिभिर्विद्योप-कारकलखेव श्रुतलात् . न च हतीयः, फलाभिषन्धिविरहा-देव चिवर्गानारसात्, श्रुनेक्फलसाधनस्यापि ज्योतिष्टोमा-देरभिसन्धिविशेषेण फलस्मतिनियमस्य सर्वैरभ्युपगन्तव्यलात् .

- श्रुत एव न चतुर्थः, त (श्र)चापि विनियोगपृथक्केन नित्या-४० नित्यसंयोगविरोधाभावात्, तदेतत्सर्वं सूत्रकारेरेव विस्तष्ट-सुक्तम् "सर्वापेचा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत्" "ग्रमदमाद्यु-पेतस्खात्त्रयापि तु तदिधेस्तदङ्गतया तेषामण्यवक्षानुष्टेय-लात्" "विद्यितलाचाश्रमकर्मापि" "सद्दकारिलेन च" "श्रीग्रहोचादि तु तत्कार्यायेव तद्दर्भनात्" दत्यादिभिः.
- ४५ या च ते श्रुत्यचरपर्याकोचना घोऽपि इस्तसमाकोचः,

  "सोऽन्वेष्ट्रव्यः धिविजिज्ञासितव्यः," "ति (दावि) जिज्ञासितव्यम्", "श्रोतव्यो मन्तव्यो निर्दिष्णासितव्यः"
  दत्यादिश्रुतिश्रीकापरामर्शात्, न हि तेषु धन्प्रत्यवार्थविधिपरत्रकावतापि खीकतम्, विधिवकाविसतपुरुषार्थ-
- भू ॰ साधनवार्थसिद्धेच्छानुवाद्रूपवात् प्रत्ययसः ध्यायीतेत्यादिविधन्तरैकार्थात्, तत्र शाब्दम्प्रत्ययार्थप्राधान्य(सुपेच्छ)मनादृत्येच्छाया द्रष्यमाणप्रधानवाद।र्थम्प्रकृत्यर्थप्राधान्यं स्वीक्रियत दति चेत्, तर्ष्टं "क्रियावानेष म्रद्यविदां वरिष्ठः, कर्मणैव ष्टि संसिद्धिम्, कषाये कर्मभिः
- पूप् पक्के ततो ज्ञानस्मवर्तते," रत्यादिप्रमाणसङ्खेकार्थाद्चापि वेदनपरत्मक्षीकुरुख. खोके चासिना जिघांसित अधेन जिगमिषति रत्यादिषु प्रकृत्यर्थे करणान्ययो वज्जसुपस्मयते.

  श्राचासेरश्रस्थ वा इनन गमने च्छासाधनत्वायोगात् इननादिसाधनतस्थान्ययश्तिरेकसिद्धताच त्रगत्याप्रकृत्यर्थसाधन-
- ६ लाश्रयणम्, इष तु न तथा श्रनाः करणनेर्मस्यदारेण सच-

वि(श्रुह्यायु)स्त्र्योपकारकलस्य ज्ञान तिहस्स्योरिविशेषादिति चेत्र, श्रनम्यपरतस्रोपपादिततात्, श्रयोगस्य चाचाय-विभेषात्; तथा दि थोऽयं विविदिषाकामो यज्ञादिव्यधि-करोति, स किनादानीं वेदनमिच्छति छत न, त्राधे ६ ५ विविदिषा सिद्धैवेति न तस्या यज्ञादिसाध्यलम्, त्रञ्जा च पक्षकम्, वेदनेक्कायाधातायामेव विविद्धेका जायते, तसाञ्चातायाङ्कर्मानुष्ठानम्, ततो विविद्धिति. श्रेषेकेको-भय व सङ्घो चे नात्माश्रयान्योऽन्याश्रयावयन्तर्भायौ . दिती येऽपि वेदनस्मानिष्टले विविदिषाधनिष्टैव स्थात्, तद्विषयत्ना-७० त्तराः, विविद्धा हि वेदनं साधयेत्, तचापवर्गादिक-मिति मलैव हि तसामभिकाषसभाव: . ननु वेदनौन्मस्य-बचफविविदिषा पूर्वे संदत्ता, तद्र्येपदित्तपर्यना तु साध-तयाभिमतेति चेन्न, तादृश्वतीवेन्द्राया एव जत्यचनुत्यन्ति-विकल्पे प्रागुक्तदोषानतिकाक्षनात्, न हि वेदने तीवेष्णाया-० ५ मसभावन्याम् तादृशीमपि तामिक्केत्, तद्पाय वर्गानु-ष्टानक्कोग्रं वा महेतः ननु दृष्टमेतत् यद्वुभुचापिपामादि-कामनया भेषजसुपदिकाते, तचापि भोजनादेरिष्टलानिष्टल-विकल्पेन प्राग्नुक(दोष)प्रभक्तो द्वीरः, तच यः परिचारसी यनोऽत्रापि भविष्यतौति चेत्, तस्र, भोजनादेस्यामान्यतो-द्ध , (तुतुस्तवज्ञानादेवेष्टलसिद्धेः, तथापि दोषवग्रान्तदातन-मनारोग्यात्मकमातिकृत्यमपनेतयमिति तावसाचार्यभेषजो-पंदेशः, न पुनिरिक्शस्त्रहपनि(ई)व्यक्तये. श्रनापि तर्षि

तथासु, सामान्यतो वेदनस्थेष्टलेऽपि तादालिकतत्माति-कूखापादकरजसमो निवर्हणेन त्रनःकरणग्रुह्यर्थक्कर्मणां प् विनियोग इति चेत्, तिहि विविदिषासाधनलश्रुतिः परि-त्यक्तेव. अवान्तर्याणारलाद्विरोध इति चेत्, ति इ वेदनसाधनलमणतुमन्यताम्, तत्पूर्वभाविनस्तर्वस्थापि यज्ञा-दिकर्मावान्तरव्यापारलोपपत्तेः . एवश्च सति "क्रियावानेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः," "कषाये कर्मभिः पके ततो ज्ञान-८ • स्पर्वतते।" "पुष्यस्प्रज्ञां वर्धयति क्रियमाणमुनःपुनः।" द्रत्यादिभिरेकार्थञ्च, त्रतो यज्ञादिकर्म वेदनसाधनमेव; ननु विविदिषासाधनले यशोद्यम् यज्ञादेस्तद्गिसाधनलेऽपि समानम्, तथा हि, किसागवतिभक्तिमान् भक्तिङ्गामयते, उत तदिधुरः, न प्रथमः, भक्तेर्निष्यस्रलेन साधालायोगात्, ८ ५ न दितीयः, भगवद्गितिधुरस्य तद्गताविप नैरपेच्यात्, भक्तवस्थाभेदात् निर्वाष्टेऽपि प्राम्बदेव दोष इति, तम्त्र, प्रीतिरूपज्ञानविश्वेषो हि भिक्तः, श्रीतिस तारतम्यवती, विषयसभावविश्रेषाभिमानाभ्यायभेषजादिभिः प्रेमटिहः कामगास्तादिखपि समाता, पुरुषस्य तत्कामना समावति १०० न वेस्येतावदेव चिन्तनीयम्, तच यदि सञ्जातमाचा-दितिशयितस्य प्रेम्णः फलान्तरस्प्रमाणतस्मिध्येत्, तचाविधन्तस्थातिश्रयमभिवाञ्केदेव, न च तावता तथा-विधसातिष्रयसापि निष्यस्वप्रसङ्गः, ज्ञानवद्पपत्तेः,

सामान्यतोऽवगते हि विशेषतो ज्ञानाय व्याप्रियते,

१०५ अन्यया निज्ञासेव सर्वच न स्थात्. नन्येवं विदिषायाम
येवमस्तिति चेन्न, विग्रोषेच्छाया एव प्रागेवोदयात्,

न हि पूर्वं सामान्यतो ज्ञानमिच्छति पश्चादिग्रेषत इति

सभवति, न च विषयविग्रेषावच्छेदमन्तरेण इच्छा
जातिविग्रेषः कश्चिसम्भवति, भन्तौ तु भोग्याकारावि
११० भावतारतम्यवग्रात् तारतम्यसुक्तम्, दृष्टापि तत एव

तारतम्यमिति चेत्, श्रस्त तत्, तथापि काम्यत्यन्दुर्वचम्,

तथाविधविषयविग्रेषितस्य वेदनस्य काम्यत्यमन्तरेण

तदसिद्धेः, तत्काम्यतायाश्च सिद्धौ सिद्धा तथाविध
वेदनेच्छेति कथं सा काम्या, श्रतस्तिसं यज्ञादिकर्म

११५ न विविदिषाश्चाधनत्वेन विहितमितिः तदेतस्ववंमभिसन्धा
याह, "एवं छ्पाया ध्रुवानुस्रतेस्थाधनानि यज्ञादीनि

कर्माणीति "यज्ञादिश्रुतेरश्चवदि" स्थिभधास्यते इति."

दित श्रीकवितार्किकसिंहस्य सर्वतन्त्रस्वतन्त्रस्य श्रीमदे-द्भटनायस्य वेदान्ताचार्यस्य कतिषु प्रतदूषस्यां विविद्धि-१२० साधनलभङ्गवादः षष्टः॥

## श्रीमते निगमान्तमञ्चादेशिकाय नमः। श्रतदृष्यां

#### शब्दजन्यप्रत्यक्षभङ्गवादः सप्तमः।

विभूत्यंत्रो यस स्वस्ति जगतामचमस्वसं स्रुतिर्जात्यन्थानासुपदित्रति यं रूपिमव नः। निजाध्यचावेचापुस्तित्तपमस्तस्ख्यमधौ दियन्दिणतु मम चनुस्स्वविषयम्॥

प्रयहूचिरे यद्यपि तत्त्वमस्यादिवाक्य(क्यार्थ) अवणसमयस्थ-वन्यरोचं ज्ञानमविद्यां न निवर्तयित, तथापि अवणादिभिनि-रक्षसमस्तभेदव। सनामुखासस्थावना विपरीतस्थावनास्य चित्त-विचेपकचणप्रतिबन्धस्य तदेव वाक्यमविद्यानिवर्तकमपरोचं ज्ञानञ्जनयित, न च प्रब्दस्य कथमपरोचधी हेतुलमिति १० वाच्यम्, इन्द्रियस्थापि कथमिति प्रसङ्गात्, दर्भनादिति चेत् तुस्यम्, कतद्दर्भनिति चेत् "संवित्स्वप्रकाणा दण्णमस्त्रमसी"-त्यादिषु, नद्मच संविद्धिष्यः स्वविषयो वा प्रकाणो नास्ति, सम्रपि वा परोचः, स्वधीविरोधात्, प्रत्यचे च विषये परोच-प्रकाणयाचातात्, श्रन्यचा प्रकृतित्वप्रकाणेऽपि रजतावसाया-१५ विरोधप्रसङ्गात्, नचायस्यकाण दन्द्रियजन्यः, वाक्यस्य तदा-नीमनोधकलप्रसङ्गात्, वाक्यमन्तरेणापि तत्रसङ्गाच्च, न च रक्ष- तत्त्वाधिगमव क्वव्यविभिन्ने व्याजन्यः, श्रान्यति रेगा तदुत्पत्त्यु-पपत्ती कक्तपनागीरवात्, श्रान्यश्यति रेकाविभेषे सतीन्द्रियस इ-इतमञ्ज्जन्य इति विपरिवर्तम क्षास, विद्यासेन्द्रियन्तस-

- २ इकारिखादिति चेत्, मनस्यार्वज्ञानकरण(ख)माधारणमइकारिलिङ्किन जानासि, तश्चापि विनिगमनायाङ्को चेत्रिरिति
  चेन्न, श्रान्धवान्धतमसि खितस्य वा वाक्यश्रवणाद्गमोस्मीति
  प्रत्यश्चप्रत्ययात्, न चाचापरोचलमारोपितम्, बाधकाभावात्, न च सम्झवे भेदायदात्त्र व्यवदारः, कदाचिदिप
- २५ तत्र धीमेदानुपलकात्, त्रतो वाकाजातीयस्य किचित्रत्यत्तज्ञानजनकलिस्द्रौ क्ष विरोधावकागः, त्रन्यद्पि वाकां किस जनयतीति चेन्न, गोजातीयले ग्राक्षरः किस दुग्धे दुग्धिमिति-वद्पहास्थलात्, त्रस्ति तचावान्तरोपाधिरिति चेत्, त्रस्त-चापि कश्चित्, न च तद्ज्ञानन्तत्कार्थोत्पत्तिप्रतिबन्धि,
- ३ तज्ज्ञानस्य तत्कार्णलानभ्युपगमात्, श्रन्यथातिप्रमङ्गात्, यथा छः

  "न कारणपरिश्वानन्तत्कार्योत्पत्तिकारणम्। न हि बीजाद्यविश्वानमङ्करोत्पत्तिवारणम्॥" दति, न चास्यात्यन्ताश्वातता, स्रतोपरोचार्यगोचरत्वस्रोपाधेरवधारणात्, न च
  तत्त्वमस्रादिवाक्यस्य प्रत्यच्ञानजनकते किस्ममाणमिति
- ह ५ वाच्यम्, निवर्त्यमिय्यालान्यथानुपपत्त्वेवतिसद्धेः, स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स उपि विश्वषाचिषि ब्रह्मणि स्कटिकमणिघटितदाि स्वी-स्वस्तुमरागोपरागवदवभाषमाचिद्धिरियमग्रुद्धः, सा च ज्ञानमाचिवत्त्वेति "तरित ग्रोकमातावित्" इत्यादि

श्रुतिश्रतिषद्धम्, मिथ्यासृतस्य च ज्ञानमाचिनवर्धतं 
४० युक्तम्, न च परोचज्ञानिवर्ततं कृष्यते, श्रतः परिश्रेषादपरोचमेव ज्ञानिवर्तकिमिति खिते न ताव(त्त)त्करणमिन्द्रियं,
बाद्योन्द्रियाणाग्रत्यक्पराद्मुखलात्, मनसोऽपि बोऽष्टमधीत्यस्मिष्यं खातन्त्र्येणाप्रदृत्तेः, श्रव्दबंख्कारादिपुरस्कारे हु
तस्येव का(क)रणलोपपत्तेः, मनसञ्च नित्यग्रद्धबुद्धसुक्त-

- ४५ सभावनद्वागोचर शाचात्कार करणत्वसादृष्टचरत्वेन प्रबद्ध तस्य देवारित्वकस्य नायोगात्, त्रशात्वे च श्रवणादिने स्वस्थात्, "न चचुवा रुद्धते नापि वाचा, मनसा तु विद्युद्धेन, मनसैवेदमाप्त्रय" मित्यादिशुतीनास्य चित्तेका स्वस्थान्तर कृत-बोधने तात्पर्यात्, स्वत् स्व "स्वप्रास्थमनशास्त्रे" त्यादिर-
- भ् निधक्तमनो विषयलख्यवस्य पनासुपपितः. न च मान-सम्रत्यचमितः, त्रात्मनस्ख्यस्प्रकात्रलात्, सुखादेस्त साचि-वेद्यलात्, भावना सङ्क्रतमनो जन्यसाचात्कारस्यापि पश्चिक-परिभावितप्रियतमासाचात्कारवङ्गान्तिलात्, भानिक्पसाचा-त्कारस्यापि साचिक्पलेनैव मानसलाभावात्, त्रतुमानादे-
- भू भ् स्वापरोद्धिविदेषश्रीसत्वात्, त्रतो वाक्यपरिशेषे तनापि
  भेदगर्भाणां वाकः।नां भेदश्वमिनवर्तकत्वायोगात् त्रदेतवाक्यान्येवाविद्यानिवर्तकापरोचश्चानश्चनयन्तीति. किञ्च
  प्रत्यचस्व भेदश्वमस्य परोचादेन्द्रियकप्रत्यचादा न परिभवो
  युत्रः, न्यूनत्वात्समत्वाच, श्रास्त्रमूखन्तु प्रत्यचं साचात्कारा६ विशेषेऽपि निर्दाषचेतुकत्वात्तद्वाधचमम्, तचोत्रम् "न्यूनत्वाच

समलाच परोचमाचजं चमम्। निर्दोषदेतुजन्यलात्राह्यचं प्रास्त्रजं चमम्॥" इति, प्रत्यचभेदश्वमनिवर्तन इति प्रेषः, साञ्चात्कारस्य चाविद्यानिवर्तकलम्, तस्य च प्रम्दका(क)-रणलं प्रब्दादेव सिधाति "निचाया तं सत्त्रसुखात् ६ ५ प्रमुख्यते, चीयन्ते चाख कर्माणि तस्मिन्द्रष्टे परावर" द्रत्यादे(दिभि)रपरोचज्ञानस्वाऽविद्यानिवर्तकलिम्द्रेः. "तसी न्हदितकषायाय तमसः परन्दर्भयति भगवानसनत्कुमारः, वेदान्तविज्ञानस्निश्चितार्थाः, खाध्यायश्चनुरत एकमस्र योगो दितीयमभिवीचणाय। ऋधयनमननवनीऽस्य द्रष्टा 🤏 न मांसच्चरभिवीचते तम् ॥ पिद्धदेवमनुखाणां वेदस्य प्-स्नातन"मिलादिभिसास प्रम्दका(क)रणकलिसिहः. प्रयो-गञ्च, विगीतं ज्ञानं माचात्कारि, तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्य-ज्ञानलात्, तत्त्वरूपगोचरत्रावणज्ञानवत्, न च तत्तद्जन्यम्, प्रत्यचे विषयस्यापि कारणलस्वीकारात्, तचैव प्रतिश्वाया-७५ मपरोचविषयलात् सुखादिज्ञानवदिति वा प्रयोगः, तन्त-मखादिवाकां वा स्तप्रतिपाद्यगोत्ररमाचात्कार्जनकं, स्तप्र-काप्रार्थीपदेप्रक्पलात्, खतोऽपरोचार्थविषयलादा, संवित्स-प्रकाप्रित्यादिवाकावत्, भ्रपरोचलमात्रमस्यादिवाकान्यज्ञान-्रवृत्ति, श्रपरोचज्ञाननिष्ठात्यनाभावाप्रतियोगिलात्, ज्ञानलव-म विति, न चाच परोचलम् तत्तमकादिवाकाजनाज्ञानवित्त, परोच्याननिष्ठात्यन्ताभावाप्रतियोगिलात्, ज्ञानलवदिति (सन्प्रतिपच) सप्रतिसाधनता सिद्धसाधनात्, तेषासेव िष वाक्यानामसभावनाविपरीतभावनाप्रतिबद्धचेतसि पुर्वे परोचज्ञानजनकलमिय्यते, पूर्वे सिश्रुतिविरद्धतया कासा-

- प्रवापदेशाच, न च वाच्यमग्निशेचादिवाकाजन्यज्ञानेख-णेवन्प्रयोक्तं शक्यमित्याभास समानयोगचेमतेति, तच विपचे बाधविरदात्, न दि तच प्रामाख्यस्थानुपपत्तिः, श्रनुमानादि-वदुपपत्तेः, नाष्यनुष्ठानस्य, परोचनिश्चयादपि तदुपपत्तेः, नापि पत्तस्य, तत एव तसिद्धेः, नापि प्रास्त्वसामनायाः
- एक्सम्मन्धित्रयादेव तसा अयुपत्तेः, श्रत एव पुरुषप्रवित्तिरिप सङ्गच्छते, दृष्ट तु प्राग्नकार्यापत्तिरेव विपत्ते
  वाधिका स्थात्, श्रतो नाभासतस्यतेति, एवस्पूर्वेव्यपि प्रयोगेव्याभासतस्यतोद्धारो द्रष्ट्यः, श्रतो विपत्तवाध(क)स्थैव
  प्रतिबन्धर्षस्यताद्कार्थे महाविद्यादिजातयस्य यथावगाह-
- ८५ म्रयोक्तयाः, स्वपर्पचमाधारखं हि महाविद्यानां स्वभावः, तचानुकूलतर्कयद्यद्वावाभ्यामेकचार्यसिद्धिरितर-चार्यासिद्धिरिति निर्णयः. ननु तर्कपराहता हमे हेतवः, प्रम्दस्य प्रत्यचान्तर्भावप्रसङ्गादिति चेन, प्रप्रमङ्गात्, योगिमनमो बाह्यविषयप्रत्यच्छानजनकतेऽपि वाह्यप्रत्यच-
- १०० बिर्श्माववदुपपत्तेः, श्रष्ट चनुरादिपश्चकान्यतमसं योगिमनोऽन्वले सति बाद्माविषयापरोचप्रमितिकारणलं वा
  बाद्मप्रत्यचान्तर्भावे प्रयोजकिमियोत, इद्यापि तिर्द्ध खतो
  परोचनद्वातमविषयप्रन्दान्यले सत्यपरोचप्रमितिकर्णलस्प्रत्यचान्तर्भावप्रयोजकिमिति समस्ममाधिः, किश्च प्रत्य-

१ १ ५ चान्तर्भाव इति इन्द्रियान्तर्भावो वा साचात्कारजनकवर्णान्तर्भावो वा विविचितस्थात्, पूर्वच तु मनसोऽपि
वाद्यान्तर्भाव इतिवदुपस्तभाविरोधाद्यक्यं (क्यः) वनुम्,
उत्तर्च लिष्टप्रसङ्गता, ऐक्तर्ष्यग्रेऽसिद्धे सत्यवान्तरभेदात्रयणाविरोधात्, तद्व तु कथमिति चेन्न, दश्र११० मस्त्रमधीत्यादौ तद्दर्शनस्य समर्थितलात्, वाक्यस्वेवापरोचधीजनकले मनननिदिध्यासनविध्यानर्थकां श्रुतवेदान्तानां संसारानुष्टत्तिदर्शनविरोधस्रति चेन्न, प्राग्नुकप्रतिवन्धनिरासदारेण तयोश्र्यवणस्रति फलोपकार्यङ्गतयाः
विधानोपपत्तेः, संसारिलोप(पत्ते, स्रभेश्व प्रतिवन्धकवत्यु११५ दषविषयलात्, श्रुतो बाधकापेतसानुगाइकश्रुत्यादिसिद्धन्तत्त्वमस्यादेः साचात्कारजनकत्वमिति.

श्व हूमः, यत्तावदुक्त हेषु चिदाक्ये व्यपरोचधी हेतुलग्रह्मत रति तस्तरिवषाणाङ्करप्रमाधने खर्विषाणाङ्करनिदर्भनिति मन्यामहे, तथा हि, संवित्खप्रकाभित्य ।
२० तावत् सामान्यतस्खपरसमवेत चैका खिकसर्वसंवित्खप्रकाभलं वाक्यार्थः, तादालिकी तु तक्ष्यन्या संविदेका तदानीं खप्रकाभा, तच न सर्वसंविदां खप्रकाभलमिदानी मपरोचम्, यतो वाक्यस्थ तदापरोच्छ हेतुता स्थात्, न च सर्वसंविदेक्यम्, तस्य दूषिस्थमाणलात्, तदेक्येऽपि तत्तदुपहिताकारेष १२५ परोचापरोचविभागस्य दुरप्रस्वतात्, वाक्यां जन्यसंवित्वस्पापरोच्छो तावदाक्यमेव कारणम्, विषयप्रकाभाभकारण-

व्यतिरेनेण खप्रकाशांशे कार्णान्तरानुपस्रभादिति चेत्, ति विद्वमनुमानादेर्वाच्यान्तराणामणपरोचधीजनकलम्, तत्तक्वन्यियामपि खप्रकाशांग्रेऽपि तत्तत्कर्णकलात्, ९ ३ ० सत्यम्, तथापि मंतित्खप्रकाश्रत्यादिवाकोषु विषयप्रका-भांगः खप्रकाभांभयेक एवेति विभेष इति चेत्र, सामान्यविशेषविषयतया तद्वेदस्य द्रितलात्. एवन्द्रश्म-स्त्रमभौत्यचापि यदि दशमलं स्तातानः प्रकृत एवेदं वाक्यस्यम्म, तदा घटमास्यतोऽयङ्गट इतिवित्सञ्जान-१३५ वादपरमिदं वाकां स्थात्, तथा च प्रत्यचानुवादिताम।चेष प्रत्यचतास्त्रमः, प्रोष्ट्राविषय द्वापरोचविषयप्रयोगेऽपि तक्किकेसदवस्ववात्, यदा पुनरविदितस्वात्मदग्रमलग्रत्यू-चित, तदा दशमलांगे परोचलं सष्टम्, उद्देशां(क्यां)श्रस तु प्रागेव दृष्टलादिशिष्टेऽपि प्रत्यचतास्रमः प्रतिपत्ति-१४० द्याटित्यात्, न च तत्रत्यचलेनैव विभिष्टस प्रत्यचता, त्रयमर्वतोऽग्रिमानित्यनुमानेऽपि तत्रमङ्गात्, गुदलादेर-ती न्द्रियलभङ्गप्रयङ्गाच, एवं चित्रयस्त्रमसीत्यादिव्यपि विकल्छानुसन्धेयम्, थन् प्रत्यचे विषये परोचप्रकाम-व्याचात इति तद्यसत्, श्रापर्वे स्थादेर्जानधर्मले ज्ञान-१४५ चिक्तिभेदेन विषयेकोऽपि परोचलापरोचलयोर्विरोधा-भावात्, विषयधर्मलेऽपी म्हियेण तथाविधं ज्ञानस्रायतां, चिङ्गग्रब्दादिना लन्ययास्त्रमिति पुरुषभेद द्वैकसिन् पुरुषेऽपि (का) करणभेदेन कालभेदेन चैकस्वैव वस्तनः

प्रत्यचतापरोचता च प्रागेव दिर्णता, विपरीतवासना१५० श्र्यक्तेऽपि करणग्रम्मा तत्त्वज्ञानोद्यक्षोपपादनात्, यदि
प्रत्यस्विषये परोचप्रकाग्रस्कात्तदा ग्रुक्तित्वप्रकाग्रेऽपि
रजतावसायाविरोधप्रसङ्ग दित चेत्, किंग्रुक्तौ चचुर्वापाराच्यव्यतिरेकानुविधायी रजतश्रमः परोचः, येनेवमृतीषि, श्रय पुनर्श्वान्तिरेव प्रसञ्जनीया, तदा ग्रुक्ति१५५ त्वादिखचणविग्रेवग्रहक श्रमोत्पत्तिप्रकावा वा
विग्रोबाग्रहाव्यस्कारिविरहेण सामग्रीवैकच्यादा ग्रुक्तौ
रजतश्रमानुद्यः, दृष्टत्वप्रतिवन्धपरोचज्ञानसामग्रीसिद्धौ
कथन्तदनुत्पत्तिः, तथाविधा च तत्सामग्रीप्रागेव दर्णिता,
शङ्गीक्रियते च भवतापि अवणद्ग्रायाम्, श्रत एवैवं१६० विधप्रसङ्गत्य निर्मूखता, किश्च खानिष्टं प्रसञ्चकम्परानिष्टग्रसम्बनीयमिति तः तर्कतत्त्वव्यवस्था, क्षत्रम् श्रीपुण्डरीकाचाचार्थैः,

"प्रमुक्तन्तु खानिष्टम्परानिष्टम्प्रसञ्चते।
विपर्यये पराभीष्टं खाभीष्टे पर्यवस्ति॥
१६५ प्रसञ्जके तु खाभीष्टे खानिष्टे पर्यवस्ति।
स्वाभीष्टस्य लिखिद्धस्यात् परेष्टस्य प्रमञ्जने"॥ इति,
उभयमण्य विपरीतम्, स्वतः प्रत्यचेऽपि ब्रह्मास्य
अवसद्भायां वाकातः परोचन्नानस्य भवद्भिमतलात्,
मिस्येतदिति चेत् प्रशासन्यस्य च्यानजननम्पि तथैवेति
१०० को विशेषः, शुक्ती रजतलस्थेवाविरोधापादकश्च मिस्याल-

मिर सर्तमर्थि, "सत्यं विरोधाक्कृतिलमाधकलेन कथते। मिथाभृतञ्च रजतमाध्यलेगाभिधीयते॥" तेन मिथीतदिति वचननावाविरोधापादकम भवति, प्रसञ्च-नीयञ्च कचिदसादिष्टमाप्तोपदेशादिभिः ग्राफ्तलप्रकाशेऽपि ९०५ दुष्टेन्द्रियादिन। कस्यचित्कचिद्रजतावभाषानुहक्तेः, ऋन्यया भवतामाधितानुष्टत्तेर्दृष्टान्तर्थायभावप्रयङ्गात्, तथा प्रत्यच-षिद्धेऽपि ग्रुफेस्ने आनाविप्रसम्भक्षवाकाादे(दिभि)रपि रजतधी हरेत्येव, सा च परोचीव, श्रीवन्तु बाध्यमानतया नेषाञ्चित्तच तदनुत्पत्तिक्षमः . किञ्च यदि प्रत्यचे विषये १८० परोचप्रकामो ब्याइतः, तदा पर्वतोऽग्रिमानिष्टादिषु विश्रेषतीदृष्टानुमानेषु तथा विषार्थगोचरवाक्येषु च परोचप्रकाची न स्थात्, योग्यतामाचन्तु तच न तु तदा-नीम्मत्यचतेति चेन्न, यस्य कस्यचिदारक्षकयोगीयरादेस-इर्मनात्, तथापि नानुमातुस्रयेति चेत्तास्त्रवापि दमम-१ ८ ५ लादेवीकाश्रवणात्पूर्वमदर्भनास वाकातः साचात्कारसभावः, यत्पुनः खस्वैव द्रष्टुं योग्यतया श्रमकारदर्शमादा तत्र तसमाव द्योत, तर्षि सिद्धमनुमानादावपि तदुभयसमा-वाक्तयालम्, यदा चायङ्गट रति मन्यमानस्रत्येव कि स्वद्यक्षट इति ब्रूयात्, तदा तसापि प्रत्यचार्षविष-१८ - चलाविशेषात् साचात्कारजनकत्प्रसङ्गः, र्यात एवेद्मिति खतोपरोचार्थविषयलादिति हेतुविश्रेषणस्रयु-म्नानस्य तद्निष्टेः, द्रस्थतां वा, तथापि स्योतिष्टोमाद्-

वाक्यार्थस्यापि योगिप्रस्तीनाम्यत्यचलस्याऽतयोर् विगीतलात्तान्प्रतिकेनचिद्विदितमाद्यात्येन तत्प्रयोगे ततस्या१८५ चात्कारसभावस्त्यात्, तया च सर्वमपि दाक्यङ्गस्यचित्याचात्कारकरणमिति स्थितौ, नेषाश्चिदेवेति स्ववस्थाभङ्गः,
प्रस्तेवमपि किस्निक्सिमिति चेस्न, श्रनुमानादिस्यपि
तत्प्रसङ्गस्थोक्तलात्, तथा च तत्त्वमस्यदिवाक्ये परिग्रेषासिद्धः, ततस्त्यापग्रद्रादिनयविरोधप्रसङ्गात्, किन्च विश्व-

२०० स्थापि ज्ञाततया श्रजाततया वा मास्तिवेद्यलस्य भवद्भिमतलास्त्रें: प्रमाणेस्मास्तारमभावः स्रुसभ एव, यदि
साम स्वतोपरोस्वार्थविषयमेव वाक्यं तत्त्रमक्तिमिति
स्ववस्थाप्येत, तदा दग्रमस्त्रमभीत्यादिहृष्टान्तासिद्धिः,
यद्यपि लमंग्रस्य स्वतोपरोस्ता, तनापि भंस्थादि-

२०५ विभिष्टाकारेण खतोपरोचलाभावात्, प्रन्यथा वाकाप्रवणात्पूर्वमेव तदेशिष्णप्रकाशप्रमङ्गात्, प्रतोऽनुमानस्थेव
वाकाजातीयस्य काषदिप माचात्कार हेतुलदर्शनस्था मिद्धेः
प्रनुपाहकतकाभावाच खाभिमतस्य कस्यचिदाकास्य
तद्भेतुलकस्पनं विषद्धमेव, प्रत एव खतोपरोचार्थ-

२१० गोचरलोपाधिरपि निरसः. यनु निवर्श्वमिष्यालान्यणानुपपत्त्या पारम्पर्येणापरोच्छातकानकविश्वेषयोः परिशेष इति तद्य्यन्यणाधिद्धाधिद्विभ्यामाक्रम्यते, सत्यमेव हि धंसारसुपासनशीणितेश्वरसङ्कल्यविश्वेषनिवर्श्वंसाधिय्यामः, धनु "तर्तिश्वोकमात्स्वि"दित्यादिभि-

- २१५ ज्ञीनमाचनिवर्द्यतं चिद्धमिति, एतदपि वेदनज्ञानादिग्रब्दानासुपासनाख्यविशेषपर्यवसानस्य प्रागेव दर्शितलान्निरस्तम्, यथाज्ञः "वेदनंध्यानविश्रान्तन्ध्यानं श्रान्तं ध्रुवसृतौ ।
  सा च दृष्टिलमभ्येति दृष्टिर्भित्तिलस्ष्क्रिति॥" दति, मिथ्याभ्रतस्य च ज्ञानमाचनिवर्त्यतं युक्तमित्येतच मिथ्याभ्रततया
- ११० भवदिभमतस्य तिमिरादिदोषस्य प्रतिभटादेश्व भेषजप्रस्तादिनिवर्त्यालोदाहरणेन प्रागेव दत्तोत्तरम्, श्रस्त च

  मिथ्याले धीबाध्यलयुक्तिः, न चाच मिथ्यालम्, "दृश्यलाद्यदि

  मिथ्यालम्प्रश्वस्थाभिधीयते । ब्रह्मणोपि च मिथ्यालन्तत

  एवामिधास्यते ॥ ब्रह्मणो यदि दृश्यलं व्यावहारिक-
- २१५ मुच्यते । प्रपञ्च स्थापि दृश्यलन्ता निक द्विन्त्यये यते" ॥ श्रपि च मंग्रारिमध्यालेपि कि विद्यत्ति श्रब्देन प्रतिभागमान-मिध्यार्थप्रध्वं मनमभिष्रेत्य तद्र्यमपरो चभी गवेषण सुत तदि-षयज्ञानप्रध्वं समा हो स्वित्तत्कारणो च्छेदं वा श्रथ तथा विभ-ज्ञानान्तरानुत्पादसुत तदिपरीत विषयावगा हन रूपविषया-
- २३० पहारं यदा तदिषयमत्यताध्यवमायग्रैथिस्वमथान्यदेव किञ्चिद्मांव्यवहारिकमिति, नाद्यः, कचिद्पि मिथ्यार्थस्य प्रध्वंसाभावात्, "प्रध्वंसोहि स्वरूपस्व प्रच्युतिः प्रतिपाद्यते। स्वरूपसत्यताभावे कस्य प्रच्युतिरूच्यते" ॥ सत्यपि तस्तिं-स्तेन तदुक्केदायोगात्, श्चन्यथा बाधकज्ञानात् पूर्वं सुषु प्रे
- १३५ द्रष्टरि पुरुषे ग्रुक्तिरजताद्यविष्यितिप्रमङ्गात्, संविद्धीन-सत्ताकस्य तस्य तिनवित्तिरेव हि निवृत्तिः, श्राज्ञस्य,

"आरोपक निर्वत्तिस्वाद् रोषकापि सङ्घनः। खरप्रायस का विद्वति है कथाते" । व दितीयः, तस बाधकञ्चानाभावेषि बाधकञ्चान्वदेव सरमवादिवनाम-२ ६ • देतुवलादेवाद्भुतरविनाधितात्, श्रव्यथाऽतुदिववाधक-भारक आन्तक सुवृक्षासभावप्रवङ्गात्, तद्याः, श्रामिर्वाधनज्ञाना विषयेन विनयति । व स्यादिशाना-चित्तस्य सुबुप्तौ आन्तियङ्गस्यः"॥ इति, यद्ययुत्तरज्ञान-सारकापि एंस्साराद्वित् पूर्वज्ञाननिवर्तकसिक्षते, तथापि 🖣 ४ ५ सत्कि श्चिद्विसङ्ख्विषयात्परोक्षश्चानाद्पि पूर्वशाननिष्टन्यु-पपत्तीवित् द्वविषयप्रत्यचज्ञानान्वेषणिक्वकाम्, न हतीयः, आनि जानकार पानु चेहे यथाऽव सितप्रयचन्नानानुद्यात्, ब श्रङ्गक्षवद्वसातिसरादिदोपेसनुवर्तमानेषु **बाचात्कार्यथनः, समावेवा** किनादुक्देन, प्रथचात्-५५० द्रस्थर्यम् दुर्वेद रति चेम, तत्साम्ययनुदक्तिमन्तरेण तद्केदेवि बद्विहैः, तस्याञ्चानुवर्तमानायानदवसानेपि विरोधाश्वावात्, साभाविकावस्य चप्रतिसन्धकतयाः तद्केद-बिमिति चेत्, किसन साभाविकलम्, किं सामग्रां सत्यां स्तरसवा हिन्सुत वित्यसाभाविकतम्, त्राधे प्रागपि

> णात्, नित्याखाभाविकप्रत्यचसः च कियास प्रतिबन्धकलम्, त्रयम् सङ्गद्धः, "भान्तिकारणसङ्गावे प्रत्यचस द्वासभावः । सभावे निष्याचेव स्थात् तहुच्छेदस्य कस्पना ॥ वातुहत्त्यर्थ-

६ ५ ५ व्यक्तद्वस्थाने प्रत्यकोद्यः, न दितीयः, श्राबोद्याश्रय-

युक्तेदः यामधीयानुवर्तनात् । प्रतिवन्धनिष्टस्थर्थमुक्तेदे १६० प्रथमद्भयम् ॥ प्रत्यक्षं कारणा क्षेत्रे तद्केदस्ततीप चेत्। श्रम्योन्धाश्रयणन्तु स्थात् प्रतिबन्धो नचातानी"ति ॥ गापि चतुर्थः, प्रागभावस्थावाधानात्, तद्मुवर्तेगस्थायम-तसात्रतियोगिकारणो केंद्रकोटिनिचेपात्, तस च निरस-लात्, न पश्चमपडी, प्रोह्मज्ञानादपि ताँसाद्धेः, प्रश्चनमपि २ ६ ५ हि हि चन्द्रादिशानमनुवर्तमानमपि परोचेण चन्द्रैकलानु-मामादिना बाध्यते, तावतैव चन्द्रदिलाध्यवमायग्रीचिखा-श्चाचते, श्रम्यया देशातासम्मनतामनुमानेगागरीनवा देशाति-रिकाताविष्यभी न खात्, परोचवाधेषि भ्रमोऽनुवर्तत इति चेत् म, तुस्त्रमेनदित्युक्तत्वात्, "मञ्जातेऽप्यरीष्ट्रीपि वाधे २०० कारणसभवात् । श्रृङ्खार्धभवेद्वान्तिक्पष्टमाणहेत्साः"॥ गापि यप्तमः, तस्थायांध्यवशारिकलेनेत्रद्यीपायोपदेशा-बोगात्, श्रम्यययतिरेक्षागो पर्तेन। परौचपचपाति विर्हाच, सामान्येनापरोचज्ञानानपेचायाङ्कतस्त्रस्तारणविशेष-विकासम्यानसेव प्रव्दजन्यप्रत्यचवादकार्यभिप्रत्य भाषा-२७५ कारैरिष न वंदकाः कतः, "वत्यां वामय्यां शानानुत्यम्यनु-षपत्ते"रित्यादिमा"द्रष्ट्य" दत्याहेर्दर्भनसमानाकार्विध-परावीकेश्वेदमपि दूषितममं(पत)का, समन्वयाधिकरण पूर्व-पचे तु परोक्षीव दूषियथिति "न च प्रबंद एव प्रश्चचान-अनधतीति वकुं युक्तम्, तस्रानिन्द्रियतः।"दिस्रादिना,

२६० आस्तु वा अधिवरापरोच्छपरिश्रेषः, तथापि प्रत्यक्परा-

ङ्सुखलादिसचणविरद्ध्या(प्ते)श्चेन्द्रियादिपरित्यांगे वाक्य-स्थापि तुः स्वन्यायतया परित्यागप्रसङ्गः, द्रश्चेनादर्भनाभ्यां विशेष दति चेन्न, तद्सिद्धेः, तत्सन्दे हेपि न विरद्ध-याप्तिरिति चेन्न, दुन्द्रियादिस्विपि प्रसङ्गात्, त्रथ सत्यासेव

१८५ विरुद्ध्याप्तौ गत्यन्तराभावात्तरमादरेण वाक्यस्थापरोचधी-हेतुलक्षस्थेत, हन्त तर्हि दुन्द्रियादिस्वेव भिक्तिरियम्य-युज्यताम्, तथा च चिद्धे गत्यन्तरे किं वा वाक्येन, श्रयन्तु निर्णयः, "विरुद्ध्याप्तिमद्भावे वाक्यस्थापि तथा भवेत्। श्रमद्भावो यदि मवेत् सम एव दयोरिष ॥ दश्रमस्त्मसी-

२८० त्यादौ भवेदाक्यात्परोचधीः । सामग्र्युत्यापनात् पश्चात्रत्यचादपरोचधीः"॥ न च प्रत्यचादेरदेतगोचरत्विदरोधः,
तेषामपि त्रदिभमतकूटयुक्तिभिस्तत्त्वमस्यादेरिवादेतगोचरत्रस्थापनस्य प्रकातात्, यच प्रत्यचस्य न परोचात्परिभव दति तदिप ज्वालैकावाधकभेदानुमानादिनिदर्भनेन

१८५ निरक्षमेव, यदयैन्द्रियकप्रयाचास्वास्वजन्यप्रयाचस्य प्रावस्य-सुक्तम्, तदयम्त्, एकदोष प्रसूतलादेर्दर्शयिखमाणलात्, "प्रयाचं ब्रह्म ग्रह्माति यदि चेत् ब्रह्मदृष्यता । श्रब्रह्मा-सम्बन्ते तु क्षयद्भु वस्वक्तरम्" ॥ यत्पुनरपरोचज्ञानस्य मोचहेतुलं श्रुतिसिद्धमिति, तावन्माचस्याभ्युपगमेपि न नः

३०० काचित् चितः, यनु प्रब्दादेव प्रब्दस्थापरोचधी हेत्लन्दिर्धितं, तदिप हास्यम्, श्रन्थपरलस्थाऽकुमारं प्रसिद्धेः, साचात्कार-हेतोर्मनसः सहायतया वा दृढव्यवसायहेत्ततामाचेण वा तदुपपत्तेः, यथाश्रुतग्रहणे च चनुद्दादेरपि खीकर्तव्यलात्, "श्रुतिसृती तु विशाणात्रयने दे" दति हि श्रूयते, "वेदान्त-

- ३०५ विज्ञानसुनिश्चितार्थाः" इत्यादिषु परोचयवसायमाचसे-वोच्यते, यनु विज्ञानमिति विशेषणेन विशेषविषयलसिद्धा निश्चयहेतुले सिद्धेपि सुश्रब्देन विशेषणादपरोचनिश्चयहेतुलं सिद्धमिति, तद्यायान्तपरिहास्यम्, श्वनम्पनीययवसायविव-चया सुशब्दप्रयोगात्, यः पुनस्तन्तमस्यादिवाक्यजन्यज्ञान-
- ११० लादिति प्रयोगः, स त्रज्जन्य त्रावणज्ञानेनैवानैकान्तिकः, त्रितप्रसङ्गञ्च, वाक्यान्तरेष्विप प्रयोक्तं ग्रक्यलात्, परिद्वारस्य च समलात्, विषयजन्येषु च व्याप्तेसाङ्कोचात्, न वाक्य-जन्यता हेतः, प्रत्यचलेतु किम्पुनर्यजन्यलमेव स्थात्, तत-स्थोपाधिकस्त्रयम्, वाक्यविषयप्रत्यचेषि वाक्यस्वैवार्यलात्
- ११५ श्वर्यजन्यलोपाधेः साध्यव्यापकलाविरोधः, यश्च खप्रकामार्थापदेमक्पलात् खतः प्रत्यचार्थविषयलादेति, सोपि पूर्ववदेवानेकान्तः, हृष्टान्तस्य च साध्यविकखलन्दर्भितसेवेति .
  प्रतिप्रयोगश्च, विगीतं वाकाश्व खार्थविषयप्रत्यचन्नानजनकम्, वाकालात्, ज्योतिष्टोमादिवाकावत्, तथा विगीता
- ३२० धीर्न खिवषये प्रत्यचा, वाक्यज्ञन्यले सित वाक्येतर् विषय-लात्, खर्गयागादिसम्बन्धवृद्धिवत्, नचाच श्रुतिविरुद्धतया काचात्ययापदेग्रः, श्रुतेरन्यपरलखापनात्, न च दग्रम-ख्लमसीत्यादिवाक्येन तच्चन्यज्ञानेन चानेकान्तिकता, तच साचात्कारप्रसङ्खापि निषद्धलात्, न च पूर्वेरेव हेत्सि-

- ३२६ सप्प्रतिसाधनता, उपलक्षातुरोधेमानतिप्रसञ्जकवाप्तिमूलकतया प्रवलतात्, समत्विपि प्रकरणसमलापादनद्शायामन्योन्यप्रतिरोधस्थेष्टलेन तत्प्रसङ्गानुपपत्तेष्ठ, म च विपचे
  वाध(क)विरद्दादप्रकोजकता, श्रविश्रेषात् प्रम्हान्तराणामपि प्रत्यक्षश्रानजनकलप्रसङ्गस्य सन्तात्, नच्चाप्रत्यचार्थ-
- ३३० विषयतया तेषान्तदनुत्पादकलमिति वाच्यम्, तथाऽप्ययङ्गटः
  दश्रमोऽयमित्यादिवाक्यानान्तप्रसङ्गात्, नचे स्व भवताऽपि
  प्रव्देख साम्रात्कारहेतुलमिय्यते, द्रव्यतां वा, तथापि
  च्योतिष्टोमादिवाक्यानान्तप्रसङ्गोदुर्वारः, तथापि मनस्रहइतग्रव्देनेव प्रत्यचज्ञानस्वायत दति साइसस्य सुग्रकलात्,
- ह ३ ५ तावतिव च तेषाम्यत्यचिषयलसापि सिद्धेरवान्तर्रिविष्ठीमा-निर्धारणादिति, असु वा विषचे बाधकाभावः, स त पूर्वेषामपि समान इति, तथापि प्रतिरोधमापं सिद्धम्, नन्यस्ति पूर्वेषां विषचे बाधकमात्मविज्ञानस्य मोधसाधनल-श्रुत्यन्यथाऽनुपपत्तिः, तथा दि, श्रुत्युपपत्तिभ्यां वाक्यार्थ-
- ३ ४ ॰ ज्ञानादेव निष्याभ्रतमंगर निष्टितिरिति खिते प्रत्यचस्य भ्रमस्य परोचनाध्यलायोगेन प्रत्यस्पारियेषे नद्धाणि च सक्जकरणागोचरेऽनुमानादिषु च साचात्कारवैदेशिकेषु यदि वाक्यादणपरोचज्ञानस्य स्थादपवर्गाणि न स्थादेवेति, ददमपि दस्डघातस्रदितदवैकिरनर्तनम्, श्रस्थाः परिपाटि-
- ३ ४ ५ काथाः त्रारमा एव निरस्तलादिति . यः पुनरसावणूरः त्रपरोचलनात्मस्यादिवाक्यनन्यज्ञानस्यत्ति, त्रपरोचज्ञान-

निष्ठास्थकाभावाप्रतियोगिलात्, ज्ञाबलविद्ति, क्षत्र ताव-दाकास्यक्षयम्यतिवयंत्रावषयाचास्तारेष विद्वसाधनता, प्रसावज्ञानदेताविक्रियार्थयक्षिकविंऽर्थसेन्द्रियस्य च तुस्यकस्थ-

- १५० लात्, आश्च पुनसात्त्रमस्यादिवाक्याजन्यतद्यं विषयशान एत्तीति साम्यं विशेखेत, तथापि परोस्तदाक्यार्थात् भवसंस्कारस्य कात्रभव काल्यनद्यं प्रतिपादक लिकि छुवाक्य सक्पसात्तारेष सिद्ध साधनतेव, स दि प्रत्य भिद्धात्मा विशेस्थानयाऽषं विशेखनया वाक्यं च विषसी करोति, आश्च
- ३५५ तरेकिविषयज्ञानस्कीति विशेषयिष, तथापि ब्रह्मेतर-विषयसे धर्में देतोरनैकान्तिकता, तत् स्मृ सम्प्रति-प्रमेखपरोचेषु सर्वेष्यपि वर्क्तते, न पुनर्साग्रयनविपर्ययल-पाणुक्तादिकत् कुतिसद्परोचाक्षिवर्क्तते, तक्तसम्यादि-वाक्यक्रस्थाने तु नैव वर्तते, तक्तमस्यादिवाक्यस्यितिरक-
- १६० बन्धेषि अञ्चयाचात्कारोस्तीति चेत्, इन्त तर्षि वाक्येक-परिप्रेषप्रयासं विस्तृतवानसि, तथा च सति वाक्यजन्य-साचात्कारकत्वनावेयर्थञ्च, तत एव तत्कार्थसिद्धेः, यत्तु परोचलन्त्रत्वस्थादिवाक्यजन्यज्ञानष्टत्तीति प्रत्यनुमाने सिद्धसाधनलसुक्तम्, तच यदि तत्त्वसस्थादिवाक्यजन्यज्ञाना-
- ३६५ भिष्यापीति प्रयुक्षीत, तदा किस्वृद्धाः, श्रुतिविरोधात्का-बात्ययापदेशसेव दूस इति यदि, क्लाद्धापि त्वया मृतितपिसनी बूटबाचिकी कस्येत, सा तु क्यार्थवादिनी न किञ्चित्तदिभगतम् स्वीति, कलपरोचलं क्योतिष्टो-

मादिवाक्यजन्यज्ञानवृत्तीति प्रतिबन्धनुमाने विपच
३०० बाधकाभावादेषम्यसुक्तम्, तदचापि समानसेव, त्रर्थापत्तेः
कल्पकासिद्धादिनिरस्तलात्, परोचादपि ज्ञानात्रयाचीपमर्दादेः प्रागेव प्रसाधितलात्, प्रत्यचापेचायामपि तत्तमस्यादिवाक्ययितिरिक्तजन्येनापि प्रत्यचेण बाधोपपत्तावन्यथासिद्धेः, श्रस्ति च योगिप्रत्यचमदृष्टविश्रेष सद्दक्तान्तः-

३०५ करणजन्यमागमधमधिगम्यमास्तिकानाम्, श्रूयते हि श्रीरामायणे, "रहस्वद्य प्रकाणद्य यहत्तन्तस्य धीमतः। तत्मर्वन्थर्मवीर्येण यथावत्मग्रपश्चति ॥" दति, यत्तु भाखे दर्णनषमानाकारत्मगुत्यते तन्त्रोक्षसाधनभूताया ध्रुवातु-स्मृतेरेव, न पुनर्धर्मवीर्थफलभूतयोगिप्रत्यचिविध्यते,

३८० तस्यापि श्रुतलात्, लद्भिमतस्य तु श्रुतलग्रितिचिप्तमिति
तस्यैवासभावः, यद्यपि योगिप्रत्यचम्पत्तमाचिमत्यसमातम्,
तथापि तद्धीनायाः परिग्रेषा सिद्धेः श्रन्यथासिद्धेश्च उपन्यासो
नानुपपन्नः "क्रुप्तकस्यविरोधे तु युक्तः क्रुप्तपरिग्रहः।"
द्वि न्यायात्, यदि च यत्किश्चिद्धिपचे वाधकमित्यभिमानमाचेण परिग्रद्धानुमिनोषि, तदा च्योतिष्टोमादि३८५ वाक्येपि भवादृगः कोपि तथा तद्भिमत्याऽनुमिनुयादेव,

एवं सिद्धसाधनलानेकान्तिकलातिप्रसञ्जकलाऽभाससमान-योगचेमलान्ययासिद्धलादिदोषदूषितलादनुमानविशेषोग्रे-चणमेव निपुणधियां सिषाधियिषितस्याप्रामाणिकलान-मितिमन्तर्गतां सूचयति, त्रत एवासिस्वर्धे महाविद्यादिप्रयो-

## श्रीमते महाचार्याय नमः।

-7.7

## प्रतदूषणीव्याख्याने चण्डमारते

## शास्त्रभेदभङ्गो नाम तृतीयस्कन्धः।

चयान्ता इति, धौहार्दमित्यनेन एकप्राख्यलमेकग्रयल
भोचतेः एकार्थललचणमन्त्रस्थिविचितलाच्छास्त्रभेदापादकविरोधाभावोऽपि दिर्प्यतः. धौहार्दं समधित्रिताः यङ्गजना
गुक्तिमाङ्करित्यनेन त्रङ्गप्रधानप्रतिपादकलेन पूर्वोत्तरभागयो
५ सांबन्धो यज्ञते. एवमेकोहेतुमाह चय्यन्ता इति, उत्तरभाग
लात्पूर्वभागेणेकां युक्तमिति भावः. त्रनेन व्याख्येयेकात्

याख्यानभ्रतमीमांषयोरेकां स्रचितम्, मुक्तिमित्यनेन विहद्ध
फललाकेकप्रास्यमित्यतित्परिचतम्. त्रनन्तप्रच्नेन वस्त्यपरि
क्रेदमुखेनान्तर्यामिलाभिधानात् सर्वकर्मणान्तदाराधनात्मक
१ • तया उपासनाङ्गलसंभवस्त्रूच्यते. एकव्याख्येययाख्यानात्मना

विग्रतिसचणमेकं ग्रास्त्रमित्येकग्रय्यपर्यन्तेकग्रास्त्रं प्रतिज्ञास्त्रन्

तचेकग्रयथाख्यानलेपि एकेकदिप्रयाचिख्यास्या प्रवत्त्रयो
रेकग्रयलादर्प्रनादिहापि मौमांसादयस्य तथेवकरणाकेकग्रयः

युक्तमित्याप्रक्कविचारस्य "खाध्यायोऽभ्रेतयः" इति विध्यधीनल
11

- १५ पचे तिदिधिवज्ञात्मामान्येन खाध्यायार्थिविचारः कर्तव्य द्रत्येव बुद्धिकत्पद्यते, रागप्रयुक्तिपचेऽपि कत्स्तव्यापि खाध्यायस्याधी-तलादुक्तरीत्येव बुद्धिकत्पद्यते, श्रतः क्रत्स्त्रगोचरिवचारः प्रथमञ्जर्तव्यतया प्रतिपद्यः, न तु पूर्वभागविचारः कर्तव्यः उत्तरभागविचारः कर्तव्य द्रत्येवं क्ष्पाबुद्धिः प्रथमत खत्पद्यते,
- १ त्रतो विचारकर्तथताबुद्धिमत्युद्धानुजिष्टचया प्र(युक्तं) द्वनं विचारप्रास्तं प्राथमिकस्वार्धिकबुद्धिमनुसूत्य सामान्येन वेदार्थविचारोद्देशेन प्रदत्तमिति वक्तं युक्तमिति पूर्वे। त्तर-मीमांसयोरेकशास्त्रसुचितमित्यभिप्रायेण विचारस्य क्रत्स्तविष-यतं साधयति स्थितन्ताविद्यादिना, प्रध्यमस्य क्रत्स-
- १५ विषयतं विचारस्य क्राह्मविषयतासाधनार्थम् . नन्ध्ययनस्य क्राह्मस्यायविषयता न युका, स्वविधिप्रयुक्तौ "वेदानां किश्चिद्घौत्य ब्राह्मण्" इत्येकदेशाध्ययनप्रतीतेः, श्वत एव न तिद्धधीनविचारोऽपि क्राह्मविषयः ; परविधिप्रयुक्तौ च क्राह्मवेदाधापनासम्भवात् स्वाध्यायपदाभावेनाध्यापनस्य तन्मा-
- ३ चिषयलासभावाच किञ्चिद्धापनमाचेणाचार्यकसिद्धेः न तत्प्रयुक्तमध्ययनं क्रत्सविषयमित्यचा इ श्राध्ययनविधिनाधा-पनविधिना वेति, खिविधिप्रयुक्तौ खाध्यायग्रब्दश क्रत्सविषय-लात् क्रत्सखाध्यायाध्ययनसिद्धिः, "वेदाना"मित्यस्य संज्ञापर-लात् न सङ्कोचकलम्; श्रध्यापनविधिप्रयुक्तिपचेऽप्यधापन-
- ३५ विधिना श्रध्यनविधिषिद्धस्य त्रतनियमविशेषयुक्तस्य कत्त्व-विषयस्येवाध्यनस्य स्वाङ्गश्रतोपनयनदारतया स्वीकारादधा-

पनविधिः क्रत्त्रसाधायाध्ययनं प्रयुक्त इति न तमुखेनाय-ध्ययनसङ्घोषावकाम इति भावः . तथौः - विधिरागयोः . निनित, त्रध्यनविधिर्यदार्धज्ञानपर्यनः तदा तत्रयुक्त-विचारस्मर्वचिध्यति, रागप्रयुक्तौ तु विचारः तत्साध्यनिषंधो वा नखतः पुरुषार्थः, श्रपि तु पुरुषार्थमाधनतया, श्रतो यस यत्पृद्दवार्थरागमभावः तस्य तदुपयोगिविचार एवेच्छा खादिति विचारसाङ्गोचमर्हतीति भाव: . र्गयोः परस्परविरोधादेकस्थोभयचरागामभवमाप्रद्याह क्रमे-४ ५ खेति, उभयभावनाः-कर्मब्रह्मोभयभावनाः चतुर्भुखाद्यः . यस्य त्विति, यद्यपि सर्वे सर्वेषुक्षार्थरागयोग्याः, तथापि तत्तत्कर्मानुरोधात् कछचिक्कचिदेवेच्काजायते, श्रत एतदीय-प्राथमिकरागानुसारेण विशेषोहेशेनैव मीमांसाश्रास्तं प्रवर्ती-तेति भावः. यस्येति, दिवर्गः-श्रर्थकामौ, वेदोदितेषु-वेदप्रति-५ • पद्मसाधनकेषु, तथाच तादृग्रपुरुवानुरोधे कर्तथे मीमांसायाः प्रवृत्तिरेव न खादिति भावः. तुस्यमिति, उभवार्शनु-यारेणैव प्रवृत्तावेकेकाधिकतपुर्वानुगरस्यापि यस्भवादुभया-र्हानुसारेण मीमांसायाः सामान्योद्देशेनैव प्रवृत्तिदतिति भाव:. एवश्वतुर्व्वि पुरुषार्थेषु रागमभावात्तद्धें क्रह्मवेदा-५५ र्थतिश्वासायां तदनुसारेण सामान्योद्देशेन प्रवृत्तिद्पपादिता, इदानी कत्स्ववेदार्थित्रज्ञासायां देलकारमाद तिष्ठत्विति, रागास्कर्ममाने विचारमङ्गोच इति पचे दूषणं सूचयकेव कर्म-

माचे विचारमङ्कोचस्रकारान्तरेखामञ्जूपरिकरति कर्ममाच

द्रित, कवन्धमीमांसकस्विति तुश्रव्देन रागासाङ्कोचयन् • प्रथमपचदूषणेनेन निरस्त द्रित सूचयित . ग्रङ्काचेत्यम्, न श्रञ्जाणो विचारस्तंभवित, सिद्धे युत्पस्यभावेन वेदान्तानां परिनिष्यस्रश्रञ्जाबोधनाश्रकोः, तत्सन्तेऽपि प्रवृत्तिनिष्टस्यविष-यस्य श्रञ्जाणः प्रतिपादने प्रयोजनाभावात् उपासनविधिश्रोषले चार्षवादलेन स्वार्थविवचाविरद्यास्य वेदान्तानां तत्र प्रामाण्या-

भावादिति. राष्ट्रमीमां सकैरिति, ऐक गास्यसमर्थनार्थमप्रयतमानेरपीति भावः. प्रत्युक्तिप्रकारमा सिक्केपीत्यादिना.
 श्राप्ताम इति, श्रर्थश्चानस्य स्वतन्त्रत्वे इत्येतत्पूर्वेष समस्वते,
 श्रर्थश्चानस्य स्वतन्त्रत्वपे स्विषयप्रदक्ति हेत्त्वाभावेऽपि पूर्वाप्राप्तिनरित्रायपुरुषार्थप्रतिपादनसुखेन तदुपयोगिश्रवणादौ

प्रविचित्रत्वा पुरुषार्थपर्यवसानादित्यर्थः . उपायानुष्ठानेति,
 राचिसचिवधपेचितप्रसङ्पप्रतिष्ठादिवदुपासनविध्यपेचित त्र द्वाङ्पविषयबाधोऽपि न युच्यत इत्यर्थः ; वयमप्येवमेव प्रति द्वा स्ति भावः , इति — प्रतिवक्तस्य इत्यन्वयः . यदा राष्ट्रमी मांसकैरिति, त्रातकेर्नेयं प्रद्वाकार्येति भावः . कबन्धमीमां-

५ मकेरेव तथा प्रदार्था भविद्धः कथं प्रत्युच्यत द्रत्या प्रदार्था प्रत्युक्तिप्रकारमा ह सिद्धे पौत्यादिना प्रयोगाचेतीत्यन्तेन .
 स्वत दति, प्रवृत्तिनिष्टत्यविषयनेऽपि खतो निर्ति प्रयप्रदिन षार्थस्य खेनापि लक्षुं थो ग्यन्तेनात् मं दितस्य अवण्यौतिस्य युच्यत एवेति न प्रयोजनाभावः . नतु यदि अवणादेव
 ५ प्रीत्यर्थं अञ्चाबोधनं तदा बालोपच्छन्दनादिवाक्यवद्यवार्थन

लेऽपि प्रीतिषक्षवाच तस्य ब्रह्मणि प्रामाध्यम्, श्रतः प्रामाध्यक्षाभार्षमुपासनानुष्टानग्रेषतया कार्ये प्रामाध्यं वाच्यम्, तथाचारोपितेनायुपासनसिद्धेनं ब्रह्मणि वेदा-न्तानां प्रामाध्यमित्यचाद श्र्यश्चित्तानस्रेति, स्नातन्त्र्यमुपाया-

- प् नुष्टानमनपेच्छप्रयोजनपर्यवसानम्. तदुपयोगीति, तच्छ-ब्देन खातन्त्ररोपायानुष्टाने विविचते, श्रयसावः, बासा-द्युपच्छन्दनादावयर्थतयालज्ञानादेव प्रीतिः, न चानापि तादृशक्षमादेव प्रीतिः, बाधकाभावेनौत्सर्गिक प्रामाख-त्यागायोगात्, वाक्यान्तरेण तत्प्राष्ट्रपायविधानाचः, उपा-
- यानुष्ठामग्रेषलपचेऽप्युपासनापेचितपासमर्पकतया प्रामा-ष्यम्, खर्गाद्यर्थवादवत्, विषयसमर्पकतयापि प्रामाष्यं, वाम्धेनुलादिवद्च बाधकाभावात्, "तिसान्यद्ग्न"रिति सिद्धवदनुवादात्, "ततो मान्तचतो ज्ञाला", "विदुः कृष्णं ब्राह्मणास्तचतोये" द्रत्यादिना तत्त्वज्ञानस्वेव मोष-
- ८५ हेतुलश्रवणाचः ; खातन्त्रप्रपचे तह्मेपापूर्वकतत्साधनप्रदृष्ट्या-दिसुखेनापि पुरुषार्थपर्यवसानन्द्रष्ट्यम्, श्रच च खातन्त्रा-पचे प्रत्यचादौ पश्चधनादिखक्षपत्रतिपाद्य पर्यवसिते तह्मेप्योः "चिचयायजेत पश्चकाम" दत्यादिना तत्साधनविधानवत् ब्रह्मपरवाक्ये ब्रह्मखक्ष्पग्रातिपाद्य पर्यवसिते तह्मेप्योक्पा-
- १०० सनादिविधानमित्येकः प्रकारः; श्रस्मिन्यचे वाकाभेदः.

  यदा "तपांसि सर्वाणि च यददन्ती"ति सर्वस्य तपश्चान्दविविचितस्य वेदान्तस्य ब्रह्मपरत्वावगमात् "तन्स्वीपनिषद"-

मिति च तथावगमात् सर्वजगस्कार्णलसर्वामार्यामिल-सर्वभेषिलसर्वेषस्प्रदलसर्वेकमीराध्यलसक्षविद्याप्रसाद्यलस्-

- १०५ क्राप्यविनरितिष्यानन्दवादिविष्ठिष्ठश्रास्त्रस्पग्रितिपाद्यम्,
  श्वायेतादृष्र ब्रह्मप्रतिपादनेन प्रौत्यर्थतया पुरुषार्थपर्यव-सानेऽपि ब्रह्मस्रूष्ट्रपप्रतिपादने उपसर्जनतया प्रसक्तोपाया-नुष्ठानेनापि पुरुषार्थपर्यवसानमित्यपरः प्रकारः; श्वन च न वाकाभेदः . उपायानुष्ठान प्रेषवे तु उपायविष्यपेचित-
- ११ विषयपाखार्पकतया उपधर्जनतया ब्रह्मप्रतिपादनम्, श्रवापि
  न वाक्यभेद इति . प्रमङ्गाल्कर्ममौमां मक्तेकदेशिनापि नेयं
  प्राक्तावाद्याद कर्मश्रोषेति . श्रान्यत इति, श्रास्त्रेकदेशादन्यत इत्यर्थः . तेनैवेति, श्रतस्विराधोपि नासाकमेव भर इति भावः . श्रास्त्रिति, तथा च चतुर्व्यपि
- १९५ पुरुषार्थेषु रागसभावादिति परिषारोऽसङ्कत इति भावः .
  तत्सह्नारीति, व्युत्पत्त्यादिकं विविधितम् . तद्यापीति,
  कर्मभाग इव ब्रह्मभागेपि व्युत्पत्त्वादिसहकारिसिद्धेरित्वर्थः .
  तत्त्वेति चव्यन्तभागे, तथा च ब्रह्मणिविचारं सङ्कोचयतः
  तवाभिमता ब्रह्मभीमांसापि न स्वादित्वपि इदयम् . न
- १ २ चार्यमिष्टप्रमङ्ग द्रत्या स्वात्वेवित—श्रन्यचापि धर्पमारे.
  तित्सद्वावपीति, युत्पत्त्यादिसहकारि सिद्धावपीत्वर्थः, तथा
  च सत्पथवर्धनुग्रहाय ब्रह्मविचारार्थमेव प्रास्तप्रविचिक्तं,
  यद्ययन्थेऽयनुग्राद्याः, तथापि दुर्वासनादार्ज्ञात् केषाश्चित्कर्मेश्वेव जिश्वासा, तद्भावात् "स्थितेरविन्द" द्रति न्यायन

- ११५ केषा सिद्वस्था जिज्ञा सेति, नैकस्थो भय जिज्ञा सासकाव द्रीत न सामान्यतो जिज्ञा सानुरोधेन प्रास्तप्रदृत्ति रिति भावः. त्वयापोति, सत्पथवर्त्त्य नेऽपि कर्मा धिकार्यनु यद्दाय कर्म-मीमां सापि कार्येति भावः. तथापीति, सत्पथलसीका-रेपि विविद्धार्थकर्मणा मेव सत्पथलम्, तानि च बज्ञा-
- १ ३ दिक्काणि प्रसिद्धयज्ञादिश्वोभिकानि, मासाग्निहो नवत्,
  तिद्वयविचारस विविद्धार्थलादि चिन्नैव, तथा च, तदिचारः सत्पथलेन खीडतकर्मविचारः ग्रारीरक्रेषलाच चैव
  क्रियते, जैमिनीय (कर्म) विचारस प्रसिद्धकर्म विषयः, तेषास्वापथलाच दिचारोऽपि तथिति न तेनैक ग्रास्थ्य मित्यर्थः.
- १२५ कर्मस्वरूपेति, विविद्धिषार्थकर्मणामन्येषाञ्च मासाग्निहोत्रनैयमिकाग्निहोत्रवद्गेदोवास्त, नित्यकास्यज्योतिष्टोमवद्गिनयोगप्टयक्लमाचं वास्तु, सर्वथापि कर्मस्वरूपविचाराभावेऽत्रुष्ठानानुपपत्तेः विविद्धिष्यविनियोगो न युक्तः, वैथर्थप्रसङ्गात्, श्रतोऽवस्यापेचितः कर्मविचार इति तेनैक-
- १४० प्रास्थिमित्यर्थः. भविद्विविदिषार्थत्वामङ्गीकारात् भवत्यचे कथन्त च्छेषतयेक प्रास्थिमित्यचा ह वेदनेति, विविदिषार्थते हि कर्ममीमां पाक पश्चिद्ब ह्याजि ज्ञा घोपयो गिनी, वेदनार्थते लङ्गविषयत्वात् श्रङ्गि प्रास्त्रेण सुतरामि केति भावः. भवान्तरीयेति, तथा च तच ब्रह्ममा वेविचार घड्नो चस्न-
- १ ४ ५ स्वतीति भावः, स्टितकषायस्त्रेखनेन "कषायेकर्मभः पक्ष" इति स्टब्यनुसारात् प्रतिस्थकपापापनोदनेनकर्मणां

विविद्धार्थलं यज्ञादिवाकोविविचितमिति सूचितम् . जातीति, जन्मान्तरसुकतविशेषाळ्ञातिसारणधर्मरूचादिकं यथा सिधति, तथा ज्ञानमि थेषां सिद्धम् "खयमागतवि-

- १५० ज्ञाना" इत्यादिप्रमाणानुसारात्तान् प्रत्यनुपयोगात् ब्रह्ममी-मांसापि वर्षेत्वनारभास्थादित्यर्थः. तद्र्षस्य-व्रज्ञजिद्धासोः. उभयाद्रस्थिति, क्रत्नुवेदार्थजिज्ञासोः क्रत्नुविचारारसः. कर्मविचारापेचानियमाभावोनेकग्रास्थभञ्जकः, तथा सति जन्मान्तरीयस्क्रतवग्रादेदप्रामास्थे स्टुढविश्वासपुरुषस्थ प्रमा-
- १५५ णसचणसानपेचितलात्तसायुत्तरसचणेरेकप्रास्यं न सा-दिति भावः . ननु उभयाईस्प्रतिक्रत्स्विचारारक्षोऽयमिति सुतः, एकेकाईस्प्रत्येकेकारश्च इति सुतो नस्मादित्यचा ह न-हीति, विचारोहिविधिप्रयुक्तोवास्मात् रागप्रयुक्तोवा स्मात् तमाध्यमविधेरर्षज्ञानकामाधिकारकलपचे विचारस्माध-
- १६० यनविधिनाचेपादिधिप्रयुक्तता, स चाध्ययनविधिः क्रत्सार्थज्ञानकामाधिकारकः, तत्तदाक्यार्थज्ञानकामनायास्तत्तदाक्याध्ययनाधिकारले क्रत्साध्ययननियमानुपपत्तेः, तथा च
  तद्विधिमूखविचारोपि तादुग्राधिकारिविषयक एवः त्रतो
  नेकेकमाचिज्ञासुं प्रति विधिः प्रवर्त्तकः, तस्यानधिकारिणं
- १ (५ प्रत्यप्रवर्तकालात्ः रागप्रयुक्तिपचिपि साङ्गाध्ययनविधेः स्त्त्न-गोचर्तया तदधीनापातप्रतीत्युत्यापितरागोपि सत्त्वार्ध-ज्ञानगोचरोयुकद्गतिविध्यधीनस्तदुपायविचाररागः सत्त्वार्ध-ज्ञानकामस्रत्येवप्रवर्तकः, विधिवदेव तस्यायनधिकारिणस्रत्य-

प्रवर्तकलात्, श्रव च फलरागोऽधिकारस्वानीयः, तथा १७० चोपायरागस्त्वसिम्नधिकारिस्त्रानीयम्बलार्थिनमेव प्रवर्त-यति विधिवदित्यर्थः. न होति, त्रप्रक्रनीयार्थविधायकलं यथा बेदस न सभावति, तथाऽनिधिकारिप्रवर्तकलमपि विधिरागयोर्नसभावतीलार्थः . एवं विविदिषार्थलपचे ब्रह्म-माचिवारसङ्गोचम् ६वविश्रेषेभ्यूपगम्य तदन्यपुरुवविषयतया १०५ इत्विवारारभस्ममर्थितः, वस्तुतस्त सत्कर्मणां ज्ञानार्थले विविदिषार्थले वा ब्रह्ममाचे विचारमङ्कोचः कापि प्रद्वेष न यस्भवतीत्या चयदा चेति. यद्यपि वेदनार्थले तदुपचयार्थ-द्भर्मापेचा, विविद्धार्थले तु कथम्, धत्यद्मायासाखा-म्ख्यमेवानुहत्तेः विविदिषायासुपचयासिद्धेश्चेत्वचार न १८ चेति, देलभावादिति भावः . निश्चये प्रतिबन्धसङ्गार्था-दपि न निश्चयसभाव इति देलनारोपन्यासपूर्वकिश्चया-प्रकातासुपसंहरन् तत्कांसितद्वर्मणां सङ्घाद्यातमाह प्रान्त-नैरिति. प्रतिबन्धग्रद्भयेत्यनन्तरसुक्रनिश्चयाभावेनेति ग्रेषः, मङ्गाद्यालादिति पञ्चम्या विचारोऽवस्यसावीत्यधाचत-१८५ पदेनान्वयः. कर्याचिद्क्रनिश्चयसभावेऽपि कर्मापेचासुपपाद-वति न चेति, ततश्चनविचारमञ्जोच इति भावः. श्राह्मनिवर्णात्रमादेरभावात्तदिभमाननिबन्धन एव विधिः, स चाभिमानोविविदिषायाः प्रागेव नित्यानित्यविवेत-बलासिवन इति तसिबन्धनविधिर्पि तदानीसिवन १८० इति जनान्तरकर्मवसमिद्ध विविद्विस्थ तद्र्यंद्धर्भ-

12

विचारापेचाया श्रभावात् ब्रह्ममाचे विचारसङ्गोच रत्या-ग्रयेन ग्रङ्गते वर्णात्र्यमेति, तद्भमस्येति, तत्स्वरूपा-ध्यायस्थेत्यर्थः किं वा देशात्मेति, वर्णत्रमग्रस्थेन तदि-ग्रिष्टो देशः श्रभिमानग्रस्थेन तादात्रश्रभिमानस्य विविधितं

- १८५ प्रकात इति भावः पिएडस्यैवेति, श्रभमानप्रस्ति श्रवीधायः, तद्य च वर्षाश्रमप्रस्ते देइपरेण कर्मधारयो विविचतुं प्रका इति भावः श्रसिद्धेरिति, मोचद्रप्राया-मेव तद्धायनिवृत्तेरिति भावः तत्सम्बन्धस्येति, देइयम्बन्धस्याप्रातिभाषिकलेन तज्ज्ञानस्य प्रातिभाषिक-
- २०० भ्रमलाचिद्वेसाच्य मोचात् प्रागनिष्टत्तेरित्यर्थः. यावतेति, श्रवणविधिरपि चैत्रणिकाचिधकारिकः, तथाचानिष्टत्ताभिमानेषु कर्मविचारसाभवित, ब्रह्मविचारस्त नित्यानित्यविवेकाधिकारकलाचिष्टत्ताभिमानचैतेति स द्वापि न
  स्वादिति भावः. एवं विचारसङ्गोचाभावास्त्रस्त वेदार्थ-
- २०५ निर्णयोद्देशेन शास्त्रप्रष्टाचित्यात् ऐकशास्त्रमिति स्थितम्, तत्र विचारशास्त्रयोसायापि परस्पराकाङ्गाविर-दास्त्रयमेकग्रय्यपर्यन्तेकशास्त्रमिति चोदयति निर्मिति, यद्यपि विद्यायाङ्कर्मणासुपयोग लक्तः तथापि विचारयोः परस्परसुपयोगानुकेराकाङ्गाविरदाक्षेकशास्त्रमित्याचेपो
- ११० युकः व्यायेत्यादि, उपयोग इत्यनुषकः वास्त्रीति, वास्त्रदेतु वसुत्याप्रामाध्यस्ययमपादेनिराक्तियते, त्रान्तरहेतु-वसुत्याप्रामाध्यन्त्रपाद्याम् . क्रत्स्नेति, पूर्वीक्तरभाग-

विचारात्मके कत्स्वमास्त्रे उपयुक्तम् . भेट्रेति, "सर्ववेदान्त-प्रत्ययंचो इनाच विशेषा" दित्य चतावत् "एकं वा संयोग-**११५ इपचोदनाख्याऽविशेषा" दिति शाखान्तराधिकरणन्याय-**युत्पादनसुपजीयते, नचेदमेव तद्यात्पादनमिति वाच्यम्, मंयोगरूपचोदनाखा-चोदनाचिविशेषादित्यादिशब्दस ऽविग्रेषादिति पाठापेचलात्, एकमिति साधानिईग्रस् तम्रायोपजीवनेन तत्साध्यक्षाभादेव. तथा "गुण्यापूर्वमंथोगे ११ • वाकायोस्रामला"दित्यधिकरणयुत्पादितोग्रणभेदः "नवा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्वादिवं 'दिति रहदार्खकोद्गीयविद्ययोर्भेदार्थसुपत्रीयते, तथा "नाना प्रब्हादिभेदा"दित्यच प्रव्हानाराभ्यामादिभिः भेदेखुत्पाद-नोपजीवनमादिमञ्चालतीयते . तार्तीया द्रति, "शुला नबाधः" "जिङ्गस्यस्वासद्धिवकीय-११५ दिवसीयस्वास स्तद्पी"त्यादिना तार्तीयन्यायानामेवोपजीवनमिति गम्यते. े प्रयुक्तिस्रेति, "विदितलाचात्रमकर्मापी" त्यधिकर्णेन विद्याङ्गलाश्रमाङ्गलनिर्णये कते चातुर्थन्यायेन प्रयुक्तिस्थि-तीत्वर्थः गतिचिन्तायामिति, "वायुमब्दाद्विशेष-विश्रेषाभ्या"-मित्यधिकर्णे पाश्चमिकन्याय उपजीश्यते, तथा दि, कौषीतिकनः "य एतन्देवयानग्यन्यानमापद्याग्नि-कोकमागच्छति स वायुक्तोकं स वक्ष्यक्रोकं स त्रादित्यक्रोकं य र्ष्ट्रकोकं स प्रजापतिकोकं स ब्रह्मकोक"मित्यग्नि-कोकादनन्तरं वायुक्षोकमधीयते, वाजसनेचिनस्तु "यदा

- २३५ वैपुर्वोऽस्नाक्षोकार्ग्वेति स वायुमागक्कति तस्मे स तक विजिहीर्षते यथा रथपकस्य खन्तेनस ऊर्ध्वमाक्रमते स श्रादित्यमागक्कती"त्यादित्यात्पूर्वं वायुमधीयते, तच कौ-वीतिकनामाठक्रमेखाग्निकोकप्रब्दोक्तादर्शियः परत्वेन वायुः प्राप्तः, क्षकवाक्रसनेयश्रौतक्रमेख पाठकमाद्वकीयसा तद्वाधेना-
- १४० दित्यातपूर्वं वायुर्नि(विश्व)वेश्वते, संवत्यरसुष्कान्दोग्ये मामात्परं श्रूयते, "तेऽर्षिषमभि सभावन्ति श्रर्षिषो-ऽहरक्क श्रापूर्वमाणपचमापूर्वमाण पचाद्यान् षडुदक्केति मामांसान् मामेभ्यस्रांवस्यरं संवत्यरादादित्यमादित्याचन्द्र-मसद्यन्द्रममो विद्युतनात्पुरुषोऽमानवस्य एनान् ब्रह्मगमयती"-
- १४५ ति, वाजसनेयने तु "ऋषिषोऽह" रित्यादिमासान्तम्यित्वा "मासेभ्यो देवस्रोकन्देवस्रोकादादित्य" मिति मासात्परतो देवस्रोक प्रश्नूयते, तच दयोप्रश्नुतिलेऽप्यधिककास्तानात्र्यूनका-स्रोत्तरलेन ऋष्टः पचादिषु दर्भनादर्थक्रमेण संवस्तरस्य मासा-त्परतो निवेश्वस्तिभ्यति, तथाचार्थस्य क्रमनियामकलं श्रौत-
- १५ क्रमस्यपाठकमाद्वसीयस्त्य पश्चमिरद्धसुपजीवाच्दादित्ययो-रन्तरास्रेवायुदेवसोकप्रम्दार्थनिवेग्रं सिद्धकृत्वा "वायुमन्दा"-दित्यधिकरणे वायुदेवसोकप्रम्दयोभिन्नार्थलमूर्वपचीक्तर्य-कार्थम्प्रसाध्यते, एवम् "तटितोऽधिवक्षस्यम्बन्धा"दित्यधि-करणे पि पाञ्चमिकन्याय उपजीव्यते, तच चवक्षस्य कौषीत-
- २ ५ ५ किपाठकमादादित्यात्पूर्वले प्राप्ते मेघोदरवर्तित्वसचणविशुत्स-मन्धादर्थादिशुत अर्ध्वसिवेग एकः, त्रर्थक्रमस्य वसीयस्त्रस

पश्चमसिद्धनाचोपजीयम् . क्तेति, "फ्खार्थलानुकर्म समर्थाधिकारं स्था"दित्यधिकरणे समर्थानामेवाधिकारो-नान्येषां प्रकाङ्गमाचोपसंद्वारेणेति निर्णयसुपजीयाच

- २६० विधुरादीनान्देवादीनाम् किं सामर्थमस्ति उतनेत्यादि-चिन्तया अधिकारिविशेषनिर्णयः क्रियते, नैष्ठिकादि-श्रष्टानाम् पातित्यसार्णेन वैदिककर्ममाचानधिकारिणाम-सामर्थात् ब्रह्मविद्यानधिकार्य प्रतिपाद्यते, एवं स्वर्ग-कामाधिकर्णेन फ्लकामस्थाधिकारे सिद्धे मोचकामा-
- १६५ मान्देवादीनामणिधकारोसि न वेति चिन्यत इत्यर्थः. अतिदेशाद्यस्थेति, "अन्तसद्धर्मोपदेशा"दित्यचभास्ये "अन्तरादित्येऽन्तरचिषचयः पुरुषः प्रतीयते स जीवादन्यः परमात्मेव सुतसद्धर्मोपदेशात् जीवेष्यसभावंसादितिरिक्त-स्वेव परमात्मेनोधमीऽयमपहतपाम्नवादिः "स एव सर्वेभः
- १०० पाम्रस्य" इत्यादिनोपदिकाते" इत्युक्तम्, त्रनमारं हिरएसयलपुखरीकाचलादिविभिष्टाप्राक्ततिद्यिविषद् योगञ्च
  परमात्मनः प्रयाध्य "त्रतः परस्थैव ब्रह्मण एवं इपइपवन्ताद्यमपितस्थैव धर्मः, त्रत त्रादित्यमण्डसास्यधिकरणत्रादित्यादि जीवव्यतिरिक्तः परमात्मैवे"त्युपसंद्रतम्, तत्र
- १०५ अचिपुर्षेऽपहत पामलविष्यण विग्रह्योर्तिदेशतः प्राप्तिसुपत्रीस्यः तच विग्रह्माप्तिः "तदेवद्भपं यद्सुस्यद्भ्यम्"
  दत्यतिदेशात्, अच द्भप्रव्दस्य वर्णपरलविग्रहपरल संग्रये
  "एककपासानां वैश्वदेविकः प्रकृति"रिति सूचीक्रन्यायेन

विग्रस्थातिदेश इति निर्णयः, तथा हि, वैश्वदेवे "श्वावा-१८० प्रथिय एककपास" इति श्रुतम्, श्रमनारं वद्णप्रघासे "काय एककपाषा" इति शुतम्, श्रमन्तरं साकमेधे "एत-द्वाञ्चण एककपास" इति, तत्र किं वैसदेविकस्वेककपासस्य बाह्यएमतिदियाते, किं वा वार्षप्रघासिकस्थेति संप्रये वादणप्रचासिकेऽस्पमाकतं वैश्वदेविके यक्त, श्रतो भ्रयोधर्म-१८५ साभात् वैश्वदेविकसातिदेश द्रत्युक्तम्, श्रनापि रूपप्रब्देन वर्षविश्रेषाभिधानेऽस्पातिदेशादिशहपरले तच्छव्देन प्रकत-पुष्डरीकाचलिहरखम्भुलादि परामर्गाङ्ग्यो धर्मकाभा-दिसचणविग्रहातिदेश इति निर्णयः. यद्यपि तचाय-मूर्वपच:, श्रयावितलादेत अब्देन वादणप्रधासिकस्थाति-२८० देश इति सिद्धान्तितम्, तथायचतादृश्रवाधकाभावात् तत्पूर्वपचन्यायेनेवार्थनिर्णयः. त्रपद्रतपात्रातमपि "यद्याम तजामे" त्यतिदेशप्राप्तनामवजात्, डिट्लोतजामञ्जनाति दिखते, तद्य च "तद्योदिति नाम म एव सर्वेभः पाप्रभ्य खदित" **र**त्यादित्यपुर्वे प्रष्टितिमित्तरुकुप्तम्, तथाच १८५ तदन्यप्रवृत्तिनिमित्तक्यने गौरवादुपाख गुणविशेषकाभाच तत्रवृत्तिनिमित्तस्वीकारादपद्दतपाप्रवसाभः, यथा मास-मग्निदोनजुदोतीत्वन मासाग्निहोत्रनेयमिकाग्निहोत्रयो-र्शिहोत्रमञ्द्रमयोगाविभेषादुभयनापि सुख्यले प्राप्ते "एक-स्वतिभधेयते गौषतेनापि समावात्। नान्यकायभिधेय-लमनेकार्थलदोषत" इत्येकचैव मुख्यलमुक्तम्, तथाचाय-

नेकार्थलपरिद्वारायतदेव प्रवित्तिनिमत्तिमिति सिद्धाति . त्रितिदेशादय द्रत्यादिशब्देन जदादयो विविचिताः, त्रय-भावः "सर्वापेचा च यज्ञादिश्रुतेरश्वव"दित्यच यज्ञादीनां विद्याङ्गलस्रतीयते, यज्ञानाञ्चाग्रेयसौर्यादीनामङ्गलं साङ्गा-

- ३०५ नामेव, श्रतो यज्ञाङ्गस्रतस्य "श्रगसास्वस्तुवरगसो"त्यादिमन्त्रस्य स्वर्गक्रपप्रसाप्रकाण्यकस्य विद्यार्थ यज्ञाङ्गल "मगसा
  विद्यां विद्यामगनो"त्यू इसापेचम्, श्रतस्ताङ्गस्य यज्ञस्य
  विद्यार्थलनिक्षपणमू इसापेचम्, ज्ञहस्रनाविमकन्यायाधीनः,
  तत्र हि "फलदेवतयोस्रे"त्यधिकरणे सौर्यादिस्वतिदेशतः
- ३१० प्राप्तस्य "त्रगन्तस्य दिति मन्त्रस्य "त्रगन्य त्रञ्चावर्षस" मिति
  सौर्यप्रस्तप्रकाणकपद्प्रचेपेणो इ उत्तः . तथा "हानौ द्यपायनप्रब्द्येषलात्कुणा क्र्न्टस्तुत्युपगानवत्तदुत्र" मित्य प्रास्थानारास्वातोपायनवाकास्य हानिवाकाणेषल हुणादिदृष्टान्तेनोपपाद्य एकवाकालसस्यवे हान्युपायनयो सिन्तने विकल्पा-
- ३१५ पादकवाकाभेदो न न्याय्य दत्यत्र "तदुक्त"मिति सूचखखे दामिकपर्युदासाधिकरण समाति प्रदर्भनेन तद्याय छप-जीव्यते, तच हि "नार्षेयं दृणीते" दति महापिद्ययज्ञा-स्नातम् "यज्ञेषु (यजतिषु) येयजामहद्वरोति नानूयाजेन्नि"-त्यनारभाधीतस्य वाकामधिकत्य विचार्यते, किं वरणये-
- ३२० यजामहाभ्यास्मितिषेधस्य विकस्यः, . उत तयोर्निटित्तिरिति, तच प्रतिषेधे नजोसुस्यार्थलसाभात् पर्युदासेकात्यायनमते समासप्रसङ्गाच्च प्रतिषेधः, तथा च विकस्य इति "प्रतिषेधः

प्रतिदेशेनारभ्यविधाने च प्राप्त प्रतिषिद्धलादिकस्परस्था"-दिति सूचेण पूर्वपचकुला बिद्धानितम् "चपि तु वाका-३१५ प्रेषस्थादन्याय्यलादिकस्पद्य विधीनामेकदेशस्था"दिति स्रवेष, तसार्थः, एकवाकालकाभाकामान्ववेऽपि समास-विकस्पद्य पाणिनिसार्णादष्टदोषद्ष्टविकस्पद्यान्याय्यताच च वर्णयेयजामस्योर्निष्टित्तिरिति . तथा तचा "न खानतोपी" खिधकरणे "दर्भवति चाचो मपि ३३० सार्थते" रत्यादि स्चेषु श्रुतिर्दर्भयति गुणमिल्काः पदाइवनीयन्यायेन विशेष निषेधस्य विहितविशेषेतर-विषयतमभिप्रेत्यः स च न्यायोदाप्रमिकः. श्रहीन समयोर्जचणतो भेदे तद्पत्रीवनेन "दाद्त्राह्व-दुभयविधम्बादरायण" रत्युक्रम् . एवम् "पूर्वविकन्यः ३३५ प्रकरणात्यात्कियामानसव"दिति विद्यामयमनश्चितादीनां विद्यामयकत्वक्कलसाधनार्थेऽधिकर्षे पूर्वपचे विद्यामयसापि कियामयकलक्कले मानस्यहो निद्धितः; तस्य च दाद्या-इक्तिन्दाप्रमिने "मानसमइरन्तरं छाहादपाइ (खाद्वेद) व्यपदेशा"दित्यधिकरणे विद्वसुपत्रीयते . एवन्तन्त्रन्यायो ३४० "विद्तिताचात्रमकर्मापी"त्यचोपजीयते, तच दि कर्म-णामात्रमाङ्गलविद्याङ्गलसाधनपूर्वकसुभवार्षकर्मणामैकासाध-नख तन्त्रेणानुष्टानन्पन्नित्युक्तम् प्रथक्प्रयुक्तिप्रक्तिमदुभय-गोचरते देशकासाद्येको च सकत्करणनान्त्रम्, तद्यैकादशे खापितम् . विद्यार्थकर्मणैव प्रमङ्गाश्रित्यसिद्धिरित्याचार्य-

- ३ ४ ५ नेघनादारिस्र्रयः, तेषामेतदिचार्ख प्रयङ्गः प्रसम्. ७५-योगान्तरमाद विद्येति, विद्याङ्गभृतेत्यनेनाङ्गाङ्गिविचार-लाद्द्र्भपूर्णमायप्रयाजादिशास्त्राणामित परमणास्त्रैक्यमवर्ज-नीयमिति सूचितम्, अनेन ग्रारीरकद्यतीयाध्यायेनैक्य-सुक्रभवति, न द्वीत्यादिना "वर्षपेचा चे"त्यनेन ऐक्य-
- १५० सुक्रस्थवित . खपयोगान्तरमाह यज्ञादीति , असु तर्हि महोकविषयतया विचारसङ्कोषः, अतिप्रयितपुर्वार्थप्रतीतौ "स्थितेऽरविन्द" इति न्यायावतारादित्यच षोधे यद्युक्त- हेतुना ब्रह्ममाचे विचारसङ्कोषः तदा कर्मानुष्टानस्थैवा- भावात्प्रत्यचिवरोधः, कथि स्वत्यद्यपादने च प्रास्तेकां सिधे-
- ३५५ दित्यनिष्ठापादनेन सङ्गोचनलासक्षवेन परिहार उत्तः, ददानीमतिष्ठयितपुरुषार्घप्रतीतिरूपहेलंग्रन्दूषयितमनुव-दति यश्चातिष्ठयितेति, हेलंग्रानुवादे तात्पर्थम् . ननु पूर्वीपरेति, ततस कर्मफास्थ वस्तृतः चयिष्णुलमेवेति भावः . किन्तेनेति, वास्तव वैषम्येणेत्यर्थः . ननु साचास्का-
- ३६० रस अमिनवर्तकलात्तस्य च अवणादिजन्यलाम्मीमां सा-पेचेत्यचा इत्त एवेति, स्वतोऽपरोचिवषये लम्मते अवि-चारितेनापि प्रब्देन साचात्कारस्थैवोत्पादात्, अन्यथा विचारितेनापि तदनुत्पादादिति भावः . श्वात द्रति, एक-प्रम्वलपर्यन्तमैक प्रास्थिमिइ साध्यम्, तस्थैव क्रमहेतुलात्,
- ३ ६ ५ तविकथाख्येयथाख्यानातालं हेतुः. एकयाख्यानातालेऽपि तदंत्रयाचिख्यास्येव प्रवृत्ती नोभयोरेकप्रन्थलमित्यचोक्तम्

13

्र एकस्येवेति, चातानेत्यननारम्यदत्तमिति प्रेषः, पूर्वोक्त-नीत्या प्राथमिकसामान्यजिज्ञासानुसारेणैव यन्धप्रवृत्तिर्धु-क्रेति भावः . एकव्याख्येयव्याख्यानात्मना "त्रचातो धर्मजिज्ञासा" दति सूचखारखमभिष्रेतम्, तच द्मायप्रब्दः ज्ञत्त्रवेदाध्ययनानन्तर्थेपरतया सर्वसमातः, त्रत-क्शब्दोऽपि क्रास्त्रवेदाध्ययननिर्देत्तेर्देतुलपरतया, त्रत इद-गददयं मीमांबादयसापि सामान्येन कर्तवा हेतु पूर्व-ष्टन्तोपन्यासमुखेन साधयत् विंग्रतिषचणास्मामान्येन वेदा-३०५ र्घवित्रदीकरणे चिकीर्षामूलतां तस्त्रवन्धनमें कग्रन्थञ्च खष्टमाचष्टे. तथैतत्सूचाभिप्रेतौ पूर्वीत्तरपचडेत प्रपि श्रविविचतार्थलविविचतार्थले श्रनवकात्रावकात्रौ प्रवर्तका-भाव तत्त्रद्वावौ वा साधार्ष्येन मीमांसामाप्रधानार्भ-णीयलारभाणीयलयमर्थनमुखेन मीमां यासामान्येन वे-दार्घवित्रदीकरणकर्तव्यताबुद्धिनिबन्धनलं तिस्रवन्धनमे-क्यम्थञ्च साष्ट्रमाचचाते, न चैवं सति विंग्रतिलचणी जैमिनिनेव कर्तथेति वाच्यम्, तत्कर्तथतां समर्थितवतेव तत्कर्तचमिति नियमे ईश्वरेणैव मकत्तकर्मानुष्ठानप्रमङ्गात्, नन्वयवित्तस्वज्ञत्यारभाषमयनार्थमिदं सूचिमत्यवधानात् ३८५ त्रवगम्यते, त्रन्यचैतसूचानन्तरस्रमाणप्रमेयेत्यादिशास्त्रस्थाप प्रवृत्तिप्रसङ्गात्, श्रत एवोक्तम् "यदा दि धर्मजिज्ञासा कर्त्त्र बेत्युक्ता प्रास्त्रमारभ्यमाणं दृश्वते तदा नृनमिदं प्रास्त्रत्थर्भप्रतिपादनप्रयोजनिमत्यवगस्यतः द्वति . त्रत एव

तत्पूचस साधारणले जैमिनिनैव सर्वद्वर्तस्यमिति चेदु-इ८० चते, धर्मजिज्ञागसूत्रस मीमांगामात्रमाधारस्यनाविस-द्भम्, अधीतसङ्गमित्रस्काखायस पुरुषस वेदार्घनिज्ञा-मोदयात् तदनुजिष्टचया प्रास्त्रमणेथता प्रविविचतार्थ-लादिनानारभाणीयलमाश्रङ्ख विविचितार्थलादिभिरारसा-णीयलयमर्थनात्, क्रत्स्ववेदार्थजिज्ञासु पुरुषानुग्रहार्थलञ्च ं १८५ प्रास्त्रस्थायातस्मन्दाभ्यामवगम्यते, एवञ्च प्रास्त्रप्र**टिन**नि-मित्तजिज्ञासासाधार्ष्यात् साधार्णजिज्ञासामूलगास्त्रसम-र्थन।र्थसः साधारणविषयलौ चित्यात् त्रयातःम्बद्धसात्पू-र्वीत्तरपचयुक्तिसाधारकाच श्रस्य (शास्त्रस्य) सूत्रस्य विंग-तिबचणीयाधारणं सिद्धम्, तत्र यदि प्रतिज्ञासाधारणे ८०० सर्व श्रीमिनिनेव कर्तव्यम्, न च तथा क्रियत इति विचि-कित्या जायेत, तदा गुरुशियाभ्यां सामान्यचिकौर्षामूख-मेकमेव कार्यमरसरमस्या प्रत्येकावयवनिर्माणसुखेन निर्व-र्छात इति समाधामसुचितम् . ननु धर्मग्रब्दे विद्यमाने कथं सूचख वेदान्तमाधारख्यम्, धर्मग्रब्दख वेदार्थपरतात्, ४०५ न च धर्मग्रब्द्सचणादोषः, उन्नयुक्तिभिः वाक्यतात्पर्धे निश्चिते तदनुषारेण षचणाया ज्यायस्वात्, तदुक्रमूर्वतन्त्रे, "त्रभ्युद्ये कालापराधादिच्या चोदनास्त्राद्यया पञ्च प्ररावे" "यस इविर्निदप्तमुरसाचन्द्रमा ऋभ्यदेति चेधा तण्डुसा-न्विभजेचे मध्यमास्युक्तानग्रये दाचे पुरोडाग्रमष्टाकपाल-

४० द्वर्याचे स्वविष्ठास्तानिन्द्राय प्रदाचे द्धग्णं यहं चेऽिषष्ठा-

स्तान्विषावे शिपिविष्टाय श्रृते चर्"मिति, तच संश्रयः किद्भर्मान्तर्मिद्सुतप्रकान्तस्यैव दर्गप्रयोगस्य पूर्वदेवताभ्यो-ऽपनयो देवतान्तरभयोगश्चोद्यत इति, तचाग्नेदैवतायास्त-हुणस्य दाद्वलस्य च विधौ वाकाभेदात्तिविष्टद्वर्मान्तरं एवस्राप्तद्धियोगोद्देशेन खविष्ठानाञ्चदलख ४१५ विधीयते, दभ्रोऽधिकरणलख इन्ह्रख देवताचाः प्रदाहलख तहुणख च विधौ वाकाभेदात्तदिशिष्टद्वर्मान्तरं विधीयते, एवं शिपिविष्टविष्णुदेवताकश्चताधिकरणकाणिष्टपत्रविष्कास्मर्ग-नारं विधीयत इति पूर्वः पचः, प्रकतप्रत्यभिज्ञानात्त्रदेव ४ २ ० कर्म, न च वाकाभेदः, त्रपरित्यक्तयागान्वयानामेव सता-न्द्धिखविष्ठादीनान्देवतान्तरसमन्धमाचविधानात्, देवता-यास्तहुणस्य च विधानादिप न वाकाभेदः, दाह्रत्वादि-विधिष्टाम्यादेरेकस्वेव सम्प्रदानकारकस्य विधानात्, चेधा तण्डुसानिति तु देवतान्तरभंयोगविधानार्थमूर्वदेवताभ्यो-४ ९ ५ ऽपनयो विधीयते, तच च दिधाइतयोरिप देवतामार-संयोजनार्थनाष्डुसप्रव्देन तष्डुसादि प्रकृतद्विर्माचं संद्यते, तष्डुसविभागमाचस मध्यमादिविनियोगसभसाच विधि-वैयर्थात्, तदेवस्र कर्मान्तरम्, एवन्देवतानारेण संघोच्छ-माण इविषामूर्वदेवतापनयविधिपरं "नेधा तण्डुसान्ति-४३० भन्ने"दिति वाकामिति निश्चिते दध्यादिसाधार्थायंना-ष्डुखग्रब्दो इविर्माचोपसचणमित्युक्तम्, श्रथवा उपायन-क्पधर्मप्रतिपादनात् काच कथन्ता, उपायमस्य प्राब्द-

प्राधान्येऽपि ब्रह्मण श्रार्थप्राधान्यस होयते, ब्रह्मण एव प्राब्दप्राधान्येऽपि न प्रद्वावकाग्रः, धर्मग्रब्दो भगवस्त्रीतौ

- ४३५ मुख्यः, कर्मव्यापारो हि धर्मग्रब्दार्थः, स च प्रसाद एव . ज्ञ्यवाच सूचे धर्मपद्मलौ किकश्रेयसाधनलङ्गुणकिमित्ती- क्रत्य प्रवर्तते, त्रत एव . "द्रव्यकियाग्रणादीनान्धर्मलं खाप- विव्यत।" दत्युक्तम्, त्रतो यागादीनामृद्धाणय प्रीतिदार- कश्रेयसाधनताया श्रत्नौ किक्याविद्यमानलाद्धर्मग्रब्द दह
- 88 यागादिवद्वासाधारणः . एतदेवाभिप्रेत्यानुग्रशितमाशर्थेः, "श्रक्षौतिकश्रेयसाधनन्धर्मः, तदनुयायिप्रतिपाद्य"मित्या-दि, श्रवत्यधर्मप्रब्देन कर्मबद्धारूपद्वयं साचात्परम्पर्या वा श्रेय उपयोगमाचादिवचितमिति भावः . श्रथवा श्रक्षौ-किकश्रेयसाधनताया धर्मप्रब्दप्रदृत्तिनिमित्तवात् ब्रह्मण
- 88५ एव तसाधनलात् प्रसादस्य च व्यापारमाचलात्तादृग्रश्रेयः कर्द्दलस्य प्रदत्तिनिमित्तलादा ब्रह्मीव धर्मग्रन्दस्य सुस्थार्थः, "ये च वेदविदो विग्रा ये चाध्यात्मविदो जनाः। ते वदन्ति महात्मानङ्गृष्णन्धमं सनातनम्॥" दत्युकेः . तस्य च साध-लस्यसादस्पयापारविग्रिष्टविग्रेषेण, तसाद्धर्मजिज्ञारेत्यस्थ
- 8५० ब्रह्मजिज्ञासेत्यर्थः . एतदेवाभिप्रेत्यातुग्रहीतमाचार्यैः "श्र-यातो धर्मजिज्ञासा" "इत्येवोभयभागसाधारणार्थप्रतिज्ञा" इत्यादि . नतु तर्हि कथमृद्धमीमांसायाद्धर्ममीमांसाया श्रवकात्रः, श्रवायतुग्रहीतम् "कर्मविचारस्त ब्रह्ममीमांसा-तृतीयस्वच्यत्र्थपादे सङ्गत" इति, श्रवत्य ब्रह्ममीमांसा-

- ४५५ प्रब्दः "प्रयातो ब्रह्मजिज्ञासा" इति स्वचिविष्ठतब्रह्ममीमांसापरः, त्रतसृतीयख्रचण इत्युक्तिसभावः, त्रतीयखचणचतुर्थपादे "सर्वापेचा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत्" इत्यच कर्मणासुपासनाङ्गलप्रतिपादनात् तच सङ्गततया कर्मनिक्-पणं युच्यत इति . यद्येवन्तर्श्वि तत्रैतदिषार्थम्, श्रवायन्
- ४६० ग्रहीतम् "ब्रह्मविचारान्तर्भावेऽिप पृथक्करणसुपपद्यते, यथा निग्रहान्तर्गतयो व्यवस्थात्यो राक्तिक भेदेन पृथगुक्तिः, यथाच निग्रहान्तर्भत हेलाभासाना मध्यायभेदेन पृथगुक्तिः, पृथक्कर-णञ्च वज्जगन्त्रप्रतिपाद्यलात्, तच च पूर्वभाविलसुपजीयो पणीवकभावादिवच्छामाण हेतुनिवन्धनम्" दति, "श्रथातो
- ४६५ धर्मित्रज्ञासा" दति सपरिकरत्रद्वाजिञ्चासाम्प्रतिञ्चाय जैवर्गिक सुसुचुसाधारणतथा सुसुच्चसाधारणतथा च विचारावाक्तरभेदं विविचला सुसुच्चसाधारणत्रद्वाविचाराधिकारहेत्ततथा नियतप्रयमावपूर्वभावद्वमीविचारं सर्वातुग्रहार्थस्प्रथमतः प्रथक्तिर्वर्षः श्रिधकारप्रदर्भनार्थं सिद्धे बुत्पत्थ-
- 8 % भावसम्बर्णपूर्वपचिनराकरणार्थञ्च "श्रथातो ब्रह्मिकिश्वासा"
  दित सुसुम्बसाधारणब्रह्मिविश्वारगुनः प्रतिश्वाय तदिचारः
  प्रवर्त्वते सुनिदय्या भगवत्येत्याचार्याभिप्रायः वेदार्थिति श्वासेति वा ब्रह्मिकिश्वासेति वा ब्रह्मिकिश्वासेति त्युक्तिः श्रेयस्माधनलप्रतिपादनेन मौमांसाया रागप्राप्ति-
- ४०५ सूचनमुखेन प्रवर्तकाभावादनारमा रति पूर्वपचिनराकर-णाय रागस्थैव प्रवर्तकलात् त्रारमा रति राह्यानासूचनार्था.

एतेन प्रास्त्रेको त्रादौ साधारणप्रतिज्ञया भवितयमित्ये-तिन्राक्तम्, प्रतिज्ञायास्यामान्यविषयलोपपादनात्, यदि सामान्यविषयलन्तर्षि कर्मविषयविश्रेषप्रतिश्चया भवितव्यम्, मैवम्, तद्याधारणपूर्वपचानुत्यानेन तदर्थमधिकरणानार-भात्, स्वकर्तव्यार्थप्रदर्भनमाचप्रयोजनप्रतिज्ञा चार्थसिद्धा, पचामारेऽपि सार्थसिद्धैव, न्यायपरलात्मुचस्थ, तथाविधसूचा-करणञ्च न्यायनिवन्धनात्मके गास्त्रे तादृग्रस्य निवेशायो-गात्, "प्रब्दाबोध्यलप्रद्वापरिजिहीर्षया च पुनः प्रतिज्ञा ४ प् इते"ति वाक्येनाचार्येर्यमर्थस्य चितः, श्रत एव वेदान्ता-चार्यै: "तस्य निमित्तपरौष्टिः" इति सूचयास्वाने "इद-मपि सूचन नेवलमातिशापरम्, श्रपि तु प्रमाणमाचखा-परीचणीयलपूर्वपचप्रतिचेप।र्थम्" दत्यसुग्रहीतम्, चीनवाखाद्यभिरपि वेदार्थमाचिवारप्रतिशारूपलमस्य सूच खाङ्गी कतमेव, परन्तु धर्म खेव कत्स्ववेदार्थलं वेदान्त-भागस्य तच्छेषलञ्च तेरुक्तम्, वेदान्तिभिन्तु कर्मब्रह्मस्पार्थ-दयम् भागदयार्थतयाङ्गीकतिमतीयानेव विशेषः, बेदार्थ-माषविचारप्रतिज्ञारूपले न विवादः. किञ्चैवं यदि विशेष-प्रतिज्ञा, तदा श्चनपेचितविधानापेचितपरित्यागयोः प्रसङ्गः, ४८५ सामान्यप्रतिश्वा श्वविविचतार्थलादिनिराकर्णेन विविच-तार्थलादिसमर्थनार्थमपेचिता, विशेषप्रतिज्ञा तु पूर्वभाग-विषये नापेचिता, ब्रह्मभाग दव कर्मभागासाधारणपूर्वपच-

स्थानुद्यात्, त्रत एव पूर्वतन्त्रे "पानव्यापस तद"दित्य-

"यस्तोमवामीस्थासम्भामाकश्चरित्रवेषे"दिति ५०० विश्वितिष्टिः किं भौकिने वैदिने वमने सर्वभोत वैदिक एवेति विश्रये श्रविश्रेषात्मुर्वेचेति प्राप्ते सम्यग्जरणपर्यन्त-भचणस्य विहितलादमने तदेशस्यात् तसमाधानमपेचितम्, सौ किकन्त भचणं वमनार्थमेवेति न तचापेचेत्यपेचितला-दैदिक एवेष्टिविधिरित्युक्रम् . तथा "पत्नीसंयाजानालं ५०५ सर्वेषामविश्रेषात्," (द्रत्यच) "पत्नीसंयाजान्तान्यदानि यन्तिष्टना" इति दादग्रहे श्रूयते, किमिद्मक्रामविग्रेषेण, उत उत्तमवर्जमिति विग्रये, त्रविशेषप्रवृत्तविधेसाद्वीचा-योगासर्वेषामाद्वीसंयाजान्तलिमिति पूर्वपचे, दादग्रया-गानां यहकर्तव्यलेन चोदितलात् पूर्वमहः कसिंशिय-५१० दार्घेऽवस्थापापरसारभाषीयलास्मस्मिन्यदार्घे त्रवस्थापन-मित्यपेचायान्यतीयंयाजानोऽवखापनमित्यचते, उत्तमस्य तु इतर्यागस हित्यख कचिदवस्वापनाभावेऽपि चिद्धेः, श्रनपेचितविधानायोगात्, इत्युत्तमवर्जन्यसीसंया-जामतिति व्यवखापितम्, त्रतोऽपेचितवासाधार्णप्रति-पूर्प जीवोचिता. ननु किञ्चित्रयोजनसिद्धार्यन्तदर्थिनस्रत्यर्थ विशेषप्रतिपादनार्थम्यवर्तमानम् श्रर्थप्रयोजनाधिकार्युद्दे-्राीका एकम्, तद्गेदाद्गिषञ्च स्थात्, यथा न्यायप्रास्त्राब्द्-प्रास्ते प्रत्येकमर्थी देपाद्यभेदादिभन्ने, तद्गेदाद्य परस्परं भिन्ने, इइ च कर्मब्रह्मसचणार्थभेदात् भोगमोचक्पप्रयोजनभेदात् यू २० तदर्थिक्पाधिकारिभेदाच तद्देशा श्रपि भिन्ना एवेति

कथं प्रास्त्रेकामित्याप्रद्वामनृद्यपरिष्ठरति, एतेनेति, प्रयी-देशो वेदार्थलपुरस्कारेण वेदार्थप्रतिपादनसया कार्थमिति प्रवर्त्तमान एक एव, प्रकोजनोद्देशोऽपि प्रयोजनसिद्धार्थ-मिति प्रवर्त्तमान एक एव, श्रधिकार्युद्देशोऽपि पुरुषार्था-प्र २ ४ विंनस्प्रतीति प्रवर्तमान एक एव, पुरुषार्थसिद्धार्थन्तदर्थिन-ग्रति वेदार्थप्रतिपादनङ्कार्थमिती इवा मीमांशाप्त-प्रणयनादिति परिचाराभिप्रायः . ननूकक्षेपेणैक्येऽप्यवान्त-रार्थप्रयोजनादिभेदेन तदुद्देशस्यापि भेदात् शास्त्रभेद-स्खादित्यचार श्रवान्तरेति. न चैवमिति, सामा-५ ३ ॰ न्यकोडीकारमाचे पैकले वेदार्थानु विश्वाकी किकार्थान्-बन्धिलादिना इपेणैकोद्देशसभावाच्छन्द्रशिषाप्रस्तीना-मेकविद्यास्वामलमेव स्वादित्वर्थः . उपकारित, उक्तरीत्वा यामान्यतः क्रोडीकारसभवेऽपि न तथोद्देशेन ग्रास्त-प्रवृत्तिः, किन्तु वर्णिश्रचाद्युपकार्रविश्रेषोहेश्रेन श्रिचादेः ष् ३ ५ प्रवृत्तिः, त्रतस्तेषास्रेद एव, मीमांशात्रास्त्रञ्च वेदार्थवित्रदी-करणक्षेकोपकारोइ भेनेव प्रवत्तिमित भावः . श्रद्भरेति, स च तत्त्वनिर्णय प्राधान्यात् . नित्वच वेदार्थविमदीकर-णादेकविद्याखानले स्रतेरपीतिश्वायपुराणाभ्यां महैक-विद्यास्थानलप्रमङ्गः, तत्त्वाचार्विग्रदीकरण्ड्पावान्तरभेद-

५ ४० विवचायां कर्मब्रह्मभेद्विवचया मीमांसायामपि विद्या-स्थानभेदप्रसङ्ग द्वाचाह न चेति, तत्तत्ववृत्तिप्रयोजकोप-कार्विग्रेषमास्रोच्य विद्यास्थानभेदान् परिगणयद्भिस्तत्त- म्बन्धिभायविद्विमंद्र्षिभिः मीमांदेखेकविद्वाखानलेन कौर्तनासीमांद्या एकोद्देशेन प्रदक्तिरवगम्यत दति भावः.

- भ ४ श्र श्रान्यथेति, प्रस्तरणेतिकर्तव्यतादिनिक्षणणर्थनात्यत्व-तात्पर्याभ्युपममे बेदान्तभागेऽपि कर्णेतिकर्तव्यतारूप-प्रमाणतर्कव्यत्पादनार्थकात्यत्वतात्पर्याभ्युपममप्रमङ्गाञ्चात्रात्र रत्यर्थः . समुगोति, तत्रापि चत्यत्वतात्पर्याभ्युपममप्रमङ्गे-नार्थविरोधादित्यर्थः . देवतान्ताग्रद्धिति, तक्षात्र कर्म-
- ५ ५ ॰ काण्डे देवता निराक्षरणायकाव इति भावः . स्वत एवेति, देवता काण्डे नैक बाल्या दिल्लार्थः . यदि प्राम्रस्थमा चपरम् तर्षि पूर्वपचप्रतिचेषो न स्थात्, प्राम्रस्थपरल स्थायका क्यायित व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति प्राप्तिचेषिद्धिः, व्यायक्ति व्यायक्ति प्राप्तिचेषिद्धिः, व्यायक्ति व्यायक्ति प्राप्तिचेषिद्धिः, व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति प्राप्तिचेषिद्धिः, व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति व्यायक्ति प्राप्तिचेषिद्धः, व्यायक्ति व
- भू भू भनाक्षचणप्रयोजनसाम्यात् प्रामस्यपरतोक्तिरिति भावः . श्रुश्रुतेति, फलप्रदलासिमतानामिन्द्राद्दिवेतानास्मस्ये-उननारसर्गे तत्फलावाप्तिनं स्थात्, ब्रक्तताभ्यासम्ब स्थादिनि-सृद्धाः कर्मस्यश्रद्धाः स्थात्, श्रुतवेदान्तानान्तु श्रुनादिनि-धनसर्वज्ञसर्वमक्षप्रकारमपुरुषाराधनस्यलात् सर्वकर्मणान्तेनेव
- ५६० तत्सबदाननिश्चयाकाश्रद्धेति भावः . इदश्चार्वाचीनोक्तस्-चार्यमङ्गीक्रत्योक्तम् . वस्तुतस्त न स्चेषु देवतानिराकरण-प्रतीतिः, तानि चैवं व्यास्थातानि तत्त्वटीकायां वेदाका-चार्यरेव, "देवतोद्देशेष देवऋवन्देवता स प्रयोजकेत्, कुतः, कृष्यादिवत्सक्षमाधनभूतक्रियाया एव प्रयोजकारेपपत्ते-

- १६ १ सामाद "देवता वा प्रयोजयेदतियिवद्भोजनस्य तद्यंला"-दिति, वा प्रव्यक्षद्भानिवर्तकः, द्विद्यद्या देवता प्रसाधिनं स्वाराधने (प्रवर्णयेत्,) प्रयोजयेत्, सुतः भोजनस्य तद्यं-लात्, भोजनस्य-इविषः तस्यमप्पस्य च तद्यंलान्तस्य
- प्रेण प्रयुक्ते . क्रियाप्रधानवाकोषु स्ययुतापि हि देवता । तस्त्रकातिशानकादार्थप्रधान्यप्रक्रिती ॥ जतो यथा विवहादिमानितिथिराराष्ट्रः खार्थं खाभीष्टसुपचर्णम-युक्ते, तथा देवतापीति . (कार्थपत्याच) . 'प्रथवन्ताच' . क्रियेत प्राप्त इत्यर्थे विश्वतिः, प्रक्रंत इति वा, जतस्त-
- प्रथ दभावादनाराधा चनी सितलादप्रयोजिनेति न प्रक्रनी-सम्, परा खनु देवता सर्वकेष्टे, तिनयुक्ता चापरा यथा-भिकारनात्तिकितीनाम् . तथापि निरुपेषा देवता न सुत-सिकीयेत, न किस्कीणाति, चतः कथस्रयोजिनेखक्तर, "ततस्र तेन सम्बन्धः", ततो नैरुषेच्छेऽपि नरदेवनीत्या
- प्द व द्योदार्यप्राश्चित्याः परिचर्षमाणायाः प्रवेद्या देवताया एव हेतोः परिचरतां खामीष्टपत्तेन सम्बद्धः (स्टत्युपचा-रादिभिरेव) विद्व इति पूर्वः पचः . राद्धाम्मस्त "श्रपि वा श्रब्दपूर्वतायञ्चकमं प्रधानं स्थात्", श्रच श्रपि वेति वार्धा-श्रीकारम्परपच्चावर्तनम्, यद्यपि देवताया विदयः इविरा-
- ५ ६ ५ दान युगपत्कर्मयश्विधि प्रीति फ्लाप्रदानक्पिक्यशदिपञ्च-कन्दुर्भिषेधम्, द्रव्याद्यपेषया सम्प्रदानसः प्राधान्यं यजेश्व

देवताराधनवाचितया यागस्य ताद्रश्यं सिद्धपरवाक्येषु च परावरदेवतयोस्खरूपादिकमनन्यार्थमामनामः, तथापि कर्त्तस्योपदेग्रेषु यज्ञादिरूपद्धर्म स्वर्गादिफससाधनतया चो-

- ५८ दितलात्रधानं चत् साध्यतया बुद्धारोन्नेण पुरुषस्पवर्तयति,
  क्राह्मस्र देवतादि क्रियाभेषस्वतम् . नन् फलपदाया देवताया श्वाराध्यतेन प्रधानलमनुभोश्रूयामन्ने श्वनान्त,
  "गुणलेन देवताश्रुतिः", इविष्यदानस्वति ग्रणीस्वतां हि
  देवतामनुष्रद्युमः, मन्त्रार्थवादोपस्वापितन्देवताभौतिद्य-
- ५८५ मपूर्वम् चोदितस्य चिषकस्य कालान्तरभाविषसदारतयो-पादौयेत, श्रतो वास्तवप्राधान्यशास्त्रिन्यपि देवता फल-कामप्रवर्तकशाब्दप्राधान्यक्रियागुणीस्ता न प्राधान्येन प्रयो-जिकेति . चितियेसिर्धे कथस्रयोजकलम्, दत्यमित्याद, "त्रतियौ तत्प्रधानकमभावः कर्मणि स्थात्", श्रातिस्यस्रत्य-
- १०० तिथे: प्रधानसम्माप्तम्, श्रन्यथा हि तद्र्यं कर्मणि प्रयो-जकाभावात्त्तद्भावस्थात्. तस्मपर्या(प्रयुक्ति)विधिरेव तच प्रयोजक इति चेत्, तच प्रत्याच, "तस्म प्रतिविधानसात्", श्रातिष्यकर्मणो हि श्रतिथ्यागमनप्रतिविधानतयैव चोदना; क्रियाप्रयुक्तपुरुषसमाह्नता तु देवता। सम्मिधन्ते तदिष्टार्थं
- ६०५ न ततस्तत्रयुक्तता ॥ अतिथिस्त खयस्रा(प)प्तः खाभीष्टञ्च प्रयोजयेत् । तदिष्टानुविधानेन तस्तपर्यार्थचोदना ॥ अतः प्राप्ताप्राप्तविवेकाद्तिथिप्राधान्योक्तिः" दति . ननु किमर्थ- मन्तारोद्देण चिन्तसङ्घोभः क्रियते, यावता परमात्मसम-

- र्थनादेव प्ररोजनासिद्धिरित्यचा सहसा चेति, निर्धा-११० रितकर्मखरूपखेव बद्धाद्यानाधिकार इति भावः . श्रम्वा-रद्यावादले हेत्साह एवं सतीति, न चैकरस्थासिद्धिः परस्थेष्टैवेति वाच्यम्, "मध्यादिस्यसभावादनधिकारची-मिनिः" इत्यादावैकरस्थ प्रतीतेस्तत्परित्यागायोगादिति भावः . ननु "विप्रतिपत्तौ हविषा नियम्येत कर्मणस्तदु-
- ६१५ पाख्यलात्" इत्यधिकरणे "एक्स्मेकादमकपास्त्रिवंपे"-दिति विश्विते विक्रतियागे द्रयत त्राग्नेयसाम्याद्देवता-तस्मास्राय्ययागसाम्याच कख धर्मा ग्राह्मा इति विचारे द्रयसाम्यस्य बस्तीयस्वात्तेन प्रकृतिनियम इति समर्थितम्, तच प्रावस्त्रदौर्वस्त्रे सत्तासत्त्वनिवन्धने एवेति विरोध इत्य-
- ६२० चाह द्रव्यदेवतयोरिति, देवतायाः खरूपन्देवतालञ्चाप्रत्यचम्, द्रव्यस्य तु हविद्वधर्म एवाप्रत्यच इति प्रतीति
  ग्रैद्यविख्याभ्यामेव प्रावस्थदौर्वस्थे इति भावः . नतु
  धर्मिषः प्रत्यचगम्यलङ्कथस्यावस्थहेतुः, यत्कमंषाम्यं ग्रीप्रस्रतीयते तद्भगितिदेशः कार्य इति हि वक्तुं युक्तम्, न च
- ६१५ द्रव्यसम्बन्धो देवतासम्बन्धाच्छी प्रस्मतीयते, येन प्रावस्थं च्यादिति चेत्, सत्यम्, द्रव्यवाचिपदानां स्रोके व्युत्पस्नतया द्रव्यविनियोजकवाक्यश्रवणसमन्तरमेव झटिति द्रव्यसम्बन्धः प्रतीयते, देवतावाचिपदानास्रोंकाव्युत्पस्रतया तदिनियोज-कवाक्यश्रवणसमनन्तरन्ततः प्राम्वा श्रीतव्यवहारदर्भनात्को-
- ६२० वेन्द्र इति जिज्ञासायां "वज्रहसः पुरन्दर" इति वाक्य-

अवर्षेण वा पुराषाहित्रवर्षेत वा श्रम्यथा वेश्रीहिपद-व्युत्वन्ती गत्यानासम्बन्धप्रतीतिरित्यस्थेत प्रवासनस्प्रतीती प्रीप्रमावः . किञ्च देवताश्रमावी म दीवेश्ये हेतुः, किन्तु तसाम्य निवस्थमातिवेशाभाव एव हेत्रिति, कुतः प्रावश्च-वीर्वश्चित्ताः, कृतश्च वेवतासाम्यातकविद्यतिवेशः व्यदि

इंध् दीर्वकाक्ति, कृतस देवतासाम्यात्किचिद्रतिदेशः. यदि प्रव्यक्षेत्र देवतालाक्तत्मस्यादितिदेशः, तर्षि द्रव्यदेवतयोः को विश्रेषः, श्रतः सम्प्रदानादिप करणस्य त्यागस्त्रक्षों स्वादक्तत्या प्रथमाकाञ्चित्रतास प्रायकान्द्रस्य ग्राह्मम्. धर्मत्विमिति, श्रक्षोकिकश्रेयसाधनत्वित्यर्थः . मध्या-

48 • दिशिति, नधुविद्यादिषु वखादीनामनधिकारश्चिमिन-राचार्योमन्त्रते, खुतः, श्रमभावात्, तत्र हि विद्याद्यां वखा-दय खपाद्याः, न न तत्र त एवं कर्तीरस्मभविना, कर्मकर्द्ध-विरोधादिखार्थः, श्रम च वखादिशीवपर्यवितसुपासन-मिलाश्रयेन पूर्वपर्यात्यानाद्यंविरोधः, धर्मिमिति, धर्म-

६ ४ मेव प्रस्त्रद्धीमिनिराचार्थीमन्तते, स्तृतः श्रम एव श्रुते-रूपपत्तेष, श्रामस्वितस्वर्गस्य तसाधमतस्य "सर्गकामो स्केत" इति श्रुत्या यागसैव बोधमात्, क्रया-दिक्टाराधमस्यताभावेऽपि कासाम्तरमाविषसप्रदलोप-पत्तेष्वेत्वर्थः श्रीदात्वादिति, "तस्यमि" इत्यादिसामा-

१५० नाधिकरखेन कर्मस कर्तरेव ब्रह्मलावगमात् तदेदनस्य तसंस्कारतया कर्मभेषलाद्वयादिस्थिव फस्त्रभुतिरर्थवाद रति जैमिनिर्मयत रह्मर्थः. प्राम्भीनिति, "च्यो भर्न- क्ताना" दत्मन मोहनाभावात् उपासनस्त्यर्थमस्वादसेन जेमिनिर्मेने, "वीरहा वा एव देवानां मोऽग्निसुदासयते"

- इस् इत्यपवद्ति चात्रमान्तरभित्यर्थः . यहसिति, परनेव ब्रह्मो-यासीनानर्चिरादिर्भन्नतीति जैमिनिः, "ब्रह्म"गभयती"ति तजैव मुख्यलाहित्यर्थः . ब्राह्मोसिन, चन्न सन्दर्गाविर्भावो ब्राह्मेखापनतपान्यनादिसन्दर्गेष, ते हि ब्रह्मगुणाः प्रद्यणा-द्यानोऽपि स्वाभाविका इति "य बात्माऽपन्दतपान्ना"
- ६६० इत्यारभ्योपन्यासादिभ्योऽवगम्यते, न तु ज्ञानस्रक्षेणा-विभाव इति जैमिनिरित्यर्थः भाषामिति, "व एकधा भवति" इत्यादिना देडेज्रियादिभिः विविधतात्रुतेर्देश-दीनाभावनेव जैमिनिर्मेन न कदाचिक्षितोऽग्ररीरल-मिलर्थः . यद्यपेते सर्वेऽर्था न पूर्वकाण्डे सूचिताः, अतो
- ६०० प्रतिषंकारोऽत्र विपरीतांप्रणिषकम् . तात्त्विकपरिष्ठार-माष्ट्र शहित, वैभवोक्तवगमो सुद्धायथ्योरेककण्यादि-स्वाभिषेत्य तथारेककण्यसुपपादणि त्रसुक्तम्सदुक्तमित्या-रभाषस्युरित्यक्तेन ग्रन्थेन . कन्दौगानां वाजिनाञ्चोद्वीय-ष्रियाद्या ऐकामूर्वयक्षीकत्य निरस्य संकात ऐक्यनाप्रद्यो-

- इत्या चुका स्था क्षेत्र क्
- ६० र्वच ब्रह्मण एकलात्तिर्वना इतर्व्याद्यत्तब्रह्मानुस्थनानुप-पत्तेश्व, त्रतः प्रधानब्रह्मानुस्थाने तहुणानामण्वरोधः, त्रीपसद्वत्, जामदम्यच्यद्वराचे पुरोडाम्थुपसहुणस्थतस्थ-मन्त्रस्थोपसद्गुवर्तिलेनोपांग्रगुणलसुत्रम् "गुणसुस्थव्यतिक्रमे तद्र्यलासुस्थान वेदसंयोग" इत्यचेति . "प्रदानवदेव तदुक्रम्"
- द्द्र दहरविद्यायामपहतपाप्रलादिग्रणविशिष्टोपायने तत्तहुणविशिष्टखरूपभेदात्रातिग्रणङ्गुष्णाद्यत्तिः, यथा "इन्हाय
  राज्ञे" इत्यादिषु विशिष्टखरूपभेदात्रदानाद्यत्तिः, तदुकं
  यद्भर्षे "नाना वा देवता प्रथक्कात्" इति, "इन्हाय
  राज्ञे पुरोडाग्रमेकाद्यकपास्तिविपेदिन्हाथाधिराजाये-
- ६८० ऋाय खराशे" इति विश्विताया स्तिपुरोडा शिन्या मिष्टी श्विमेंदा द्वेदेना वदानप्राप्ती, "वषना सर्वेषां सञ्चावदी येरन्" इति सूचेण "सर्वेषा सभिगमय स्ववद्यति" इति वषना स्व-श्वावदाने स्वापिते ततो ऽवदानसा शित्या स्वद्यानसा शित्यम् "तेषां सञ्चादानस्वदाने स्वापते ततो ऽवदानसा शित्या सूवेप पूर्वपची कत्यः
- ह्ट ५ "नाना वा देवता प्रयक्कात्" इति अधिराजनादिविधिष्ट-देवताभेदात्रादाननानेवेत्युक्तमित्यर्थः साम्चादिति, "च

एषोऽग्निर्वेश्वानरः" इत्यग्निग्रब्द्सामानाधिकर्ष्यस्मात्म-वाचिनो वैश्वानर्ग्रब्द्सः परमात्मनोऽग्निग्ररीर्कतयोपास-लायेत्युक्तस्रावस्थमेव, श्रयनयनादियोगेन परमात्मन्येवाग्नि-

- ७०० प्रब्दस्य याचाहृत्तेस्तासामानाधिकरस्याविरोधक्रीसिनिर्मन्यत दत्यर्थः . सम्पत्तेरिति, "स्तोमानि वर्षिष्ट्यक्रार्षपत्य" दत्यादिनोपामकष्ट्यादीनां यदेश्वानरविद्यायां वेदि-लादिकस्पनन्तदिद्याक्त्रस्तायाः प्राणाक्ततेरग्निष्ठोचलसम्बाद-नार्थम्, दर्भयति च श्रुतिः, "य एतदेवं विद्वानग्नि-
- २०५ होनचुहोति" इति . श्रम्याधिन्विति, "तौह सुप्तमुद्ध-माजयातुः" इत्यादौ यहेहातिरिक्तजीवसङ्कावप्रतिबोधनम् "यो वै बालाक एतेषाम्पुद्धाणाङ्कर्ता यस्य चैतत्कर्म स वै वेदितव्यः" इति वेद्यतयोक्तब्रह्मप्रतिबोधनार्धमिति, "कैष एतहालाके पुद्योऽप्रथिष्ट" इति प्रश्नात्, "श्रथास्मिन्प्राण
- ७१० एवेकधा भवति" इति "सतासोस्य" इत्यादिवाक्यसमानार्थात्रतिवचनाच अवगम्यते . एके-वाजसनेयिनोऽपि एतत्यतिवचनसमानार्थं वाक्यं स्पष्टमधीयते "क्रेष एत"दित्यादि"य एषोऽनार्चदय आकाशसास्याञ्च्लेते" इत्यन्तम् .
  तद्गृतस्य लिति, तद्गृतस्य नैष्ठिकाद्यात्रमस्यात्रस्य नातद्गावः
- ७१६ त्रतद्भाव:-त्रतयाभाव: त्रनात्रभिलेनावस्थानम् न सक्थ-वति, कुतः, तद्रूपेत्यादि, तेषात्रेष्टिकवैस्थानसपरित्राजकानां इपाणि धर्मा: तित्रवृत्तिभ्यो नियमात् "ब्रह्मचार्याचार्य कुस्तवासी हतीयोऽत्यन्तमात्सानमवसादयन्" इति "त्ररस्य-

मियात्ततो न सुनरेवात्" इति "सम्बक्षाग्रीम सुनरावर्त-०१० येत्" इति च प्रास्ताणि हि नियक्तिन जैमिनेर्यवस्तत-मिति . उत्पत्तिजन्मस्तभावः, चौत्पत्तिकः-नित्य इति यावत्, नित्यसम्बर्णसम्बद्धः-न साहितिकः, येन प्रमाणस स्वात्, नित्यलात्तस्य— धर्मस्य सपदेग्रो ज्ञानं-ज्ञापकः, तस्र ज्ञानस्र व्यतिरेकः-न विपर्यवः, संज्ञयस्यापुपस्रवणनेतत्,

०१५ तथासुपन्न शेऽर्थे प्रवर्तमानलामासुवादकोऽपि, तसादन-पेचलादनधिगतार्थवोधकलाचोदना धर्मे प्रमाणभवत्येव बादरायणसाचार्यस्य मतेनेति सूत्रार्थः . स्वाचार्यभिति, तथाच साचार्यभ्रतमद्वासूचकत्पुरस्कारेण प्रवर्तमाने जैमि-नीये प्रास्ते न तदिबद्धाभिधानमित्यर्थः . नन्नाचार्यलाम

७३० बद्धास्त्रकात्पुरस्कारः, तच मानाभावात्, किन्तु ऐतिप्राय-नादिवत्तद्वष्टस्कचित्यस्तिमाचात्, स्रतोऽन्यच तदिवद्धा-भिधाने नानुपपत्तिरित्यचाष श्रीमिनेरिति . नम्बचेति, न खास एव बादरायणः, बादरायणप्रब्दस्य ऐतिप्रायना-दिवदपत्यप्रत्ययान्तलेन बादरिप्रब्दाद्वात्यस्रलादिति भावः .

७३५ हीप द्ति, भनेन बदराणां समूशे बादरम् तद्यनं यस्य य बादरायण दित युत्पित्तस्त्रूषिता, संभाताण "पूर्व-पदात्" दत्यादिना णलमिति भावः . व्यासिति, तथाण कतरो बादरायणसूचकार दत्यनिर्धारणमिति भावः . तथापीत्यादि, स्रोके भानपदस्य कर्मणि युत्पत्त्या वेदन-७४० प्रस्त्व च विजन्तनिय्यक्तवा यास्य रहस्रतमार्थस्था-

पन्नत्मतीतेः रच्छतमाचीपदेशक्षपत्रद्वास्त्रकर्द्वलल्खेव युक्त-नित्यर्थः . "त्रवतीचीं मद्दायोगीयत्यवत्यान्पराश्चरात्"। दत्यारम्य "चकार त्रद्वास्त्रचाणि येषां स्त्रचलमञ्जवा",॥ दत्यादिस्कान्दवचनादिकष्ठोक्तिरादिशम्दार्थः . नतु जैमि-

- ७४५ नीयस्चाणान्देवतानिराकरणपरतया तद्वाखाटिभिर्याखा-तत्वादेवतायद्वावादौ तात्पर्याभावात्तदिभग्रायापरिज्ञाना-देव वेदाने तथा तथा जैमिनिमतोपन्याय द्वाचाइ न होति, जाचार्यवादरायणग्रन्दाभामभिग्रायापरिज्ञाना-योने देतुद्यते . श्रात द्वा, व्याखोयेक्यात्रयमतस्वामा-
- ७५ न्येन वेदार्घनिर्णयोह्येनैव विचारप्रास्त्रचित्रीचींद्यस युक्त-लात् परस्परविरोधाभावाचेत्यर्थः . प्रतिबन्दीमुखेन माध-चितं प्रकृते निष्वित . किं वेति, ऐक्तप्रास्य इत्यैक-प्रवन्ध्यसायुपस्त्रचन् . क्रिनित्यादि, मक्तिविश्रेषविश्रिष्टल-मैकप्रवन्ध्ये हेतुः, उत्तरांश्रक्षास्त्रेक्ये हेतुः . श्रास्त्रान्त-
- ७५५ रेति, न्यायिक्सरादिविद्यास्थानाम्नरसाध्यविस्वचणकर्मभागतात्पर्यनिर्णयस्पोपकारजननार्धलात्कर्मभीमां याचा दति
  भावः. ददश्च वेदार्यानुबन्ध्यर्थकलेन सर्वेषामैक प्रास्यं वारथितुसुक्तम्, श्रवाक्तरार्थाविरोधस्थायैक प्रास्थापे चितलादुक्रमविद्यावाक्तरार्थेति प्रास्तविशेषणम् . क्रिस्यस्याणम् —
- क्ष प्रमाणम्, किं विंग्रतिषचण्येकगास्त्रास्त्र, किं वा दाद प्राध्यास्त्रादिमाचेकग्रास्त्रास्त्र, इति निरूपचेत्रार्थः . वेदार्थ विर्चयरूपैकोपकाराईताया विंग्रतिषचणीयाधारणास्त्रकेवा

एव तत्रमाणकावेदिति भावः . न च कर्ममञ्जानिर्णयक्षोपकारयोर्भेदाद्वेद इति वाच्यम्, क्रत्सवेदाध्यायिनः क्रत्सा०६५ पातप्रतीतिमतो वेदार्थमाचे निर्णिनीषोदयादेदार्थनिर्णयलखेवेष्टतावच्छेदकलात् तदसुग्रहार्थमास्त्रस्थापि तदिष्टतावच्छेदकाविच्छकोदेगेन प्रवन्तेयुंभलात्, धावत एकेष्टतावच्छेदकाविच्छकोपकारजननार्हता तावत एकमास्त्रलात्, भत
एव मीमांचेत्येकतया विद्यास्थानगणने परिगणनम्, तस्थो-

७०० क्राप्योजकानुरोधिलद्र्यमात्, श्रन्यथा प्रतिषद्कम्प्रत्यथायम्यतिपादम्प्रत्यधिकरणञ्च भेदप्रसङ्गात्, यदाङ कञ्चित्पारिञ्जवमितः, किङ्कमंत्रद्वामीमांसयोरेकग्रन्थलपूर्वीत्तरप्राखमिति व्यवहारमाचात्, किं वोपजीव्योपजीविले सित विषयाद्येक्यात्, यदा एकेनैवाध्यमविधिमा तदुत्यरागेण वा

७७५ कर्मब्रह्मपरकत्स्ववेदिवचारखेव प्रयुक्तलेमैकदेशिवचारे विधे रागख वाऽभावात्, किं वा जयादित्य वामनद्रत्योरिव कर्द-भेदेऽपि व्याख्येयेच्यात्, यदा प्रवन्धान्तर द्वेकप्रवन्धलव्यव-द्वारात् . नाद्यः, ऐकशास्त्रदेतोः पूर्वित्तरभागव्यवद्वार-खाचाभावात्, पूर्वीत्तरशास्त्रव्यवद्वारस्य च भिष्मयोश्यास्त्रयोः

७८० पूर्वापरीभावमाचेणोपपत्तः, दितीये ब्रह्मभीमां सायाः कर्म-मीमां भोपजीविलद्धि श्रित्यप्रकार्थिनः पुंशी ब्रह्मभागविचारे प्रवृत्त्यर्थेख तत्प्रामाण्यनिश्चयख वा ब्रह्मज्ञानकर्मफले निष्या-नित्ये द्दति विवेकस्य वा कर्मफलानित्यलनिश्चयविधिष्टस्य ब्रह्मज्ञानफलनित्यलापातप्रत्ययस्य वा कर्मविचाराधीनलात्, ৩ দ খু किं वा ब्रह्मभागविचारे प्रवृत्तस्य तद्र्वनिस्ययार्थत्रुतिसिङ्गा-दिवसावसादौ कर्मविचारापेचणात्, यदा बच्च निश्चित्य तिबिदिधासने प्रवृत्ताख निदिधासनाकु कर्मानुष्ठाने कर्म-विचारापेचणात् . नाद्यः, वेदप्रामाण्यस्य ब्रह्मतर्कास्थतर्क-प्रास्त्रसिद्धस्य वा ब्रह्ममीमांधायामेवास्मयते "न विसचण-७८ ॰ ला"दिखन लक्षते च "त्रत एव च निखल"मित्यन वच्छ-माणस्य वा पूर्वतन्त्रे वच्छमाणस्य चैवर्णिकाधिकारस्थेवोप-जीवनात्, नित्यानित्यविवेकस्य च लक्सते ब्रह्मविचारप्रदृष्य-हेत्वात, कर्मविचारं विनायसाद्रीत्या तत्सिद्धेय, विजि-ष्टापातप्रव्ययस्य च ब्रह्मज्ञानपस्तिवाचापातप्रतीतिमाचेष ७८५ नित्यप्रकार्थिनस्त्रच प्रवृत्तिवत्कर्भप्रकानित्यलापातप्रतीति-माचेष ततो निष्टत्तेरपत्तौ विशेषण्य कर्मफ्लानियाल-निश्चयस्थानपेचिततया कर्मत्यागेन ब्रह्माविचारे प्रवृत्त्यहेतु-लात् . म दिनीयः, श्रुतिखिङ्गादिवखावखादेरपक्रमोप-मंद्रार बलायलादेरिव ब्रह्मतर्कमिद्धस्य कोकमिद्धस्य वोप-जीवनात् . न हतीयः, ब्रह्मविचारानन्तरिक्षदिध्यामनात्पा-क्कमीविचारोपपत्तेः . नापि मौमांग्योविषयाधैकाम्, सिद्ध-साधविषयलात्, नित्यानित्यमोचाभ्यदयप्रकलात्, विराग-यरागाधिकारिकलास, वेदार्थलाखीकिकपुरुषार्थलतदर्थि-लैविंवयाद्येको च अर्थकामग्रास्त्रयोर्पि ग्रास्त्रार्थलपुर-

८०५ वार्षत्ततद्धित्तेने चित्रास्तादिना विषयाधैकां सात . न

हतीयः, षडक्को बेदोऽध्येतव्य इत्येक्नेनेव विधिना तदत्य-

रामेष वा व्याकरणाशक्त विचारणापि प्रयुक्तलेन केवसवेद-विचारे विधेरामस्य वा श्रभावेन व्याकरणादिविचारण्य-मदाभाष्यादेवेंद्विचारण्यमीमांस्येकश्रास्थापातात्, इत्वेव

- क्रम्काण्डसापि ब्रह्मपरतया विचारितलेन एकदेप्रविचाराभावाच . चतुर्घे बाख्येक्यम् न तावदेहलादिनेक्यमाणं,
  बाख्यानेऽपि प्रबन्धभेदे सत्यपि वेदस्थाख्यानलादिनेक्यविद्विप्रवङ्गात्, नापि पूर्वापरीक्षतेकप्रबन्धलम्, स्थाख्यानक्रेकप्रबन्धले हि न तावद्वाख्येक्यमाणं हेतुः, वैदिकप-
- द १ ५ दार्चनिर्कायकयो निंदक्त याकर क्यो रिवेकप्रवस्थ्यास्थानयोः
  प्रकामयो रिव प प्रवस्थे देऽपि तदुपपत्तेः, नायेकप्रवस्थपूर्वापरभागयास्थानलं हेतुः, विश्वद्धेः, तथा हि, तत्तस्थायार्थे हितार स्थकभागयोः पूर्वापरतथा न पूर्वापरभागवास्थानता, एकप्रायायं हितार स्थकयोः क्रमेष थास्थाना-
- प्रभावो न कुप्तः, नापि कस्यः तत्त्रस्थान्यविभावात्, नापि
  रक्षक्रवोर्थ्यनसिद्धक्रममाधिला कस्पनाऽस्थावात्, नापि
- क्ष्य तत्त्रकाखाखारं दितार् धानयोः पूर्वापरी भावमाचेष तत्त्रसु-दाक्योकात्तिहाः, ब्रह्मसूच्याकर्णसूचादौ प्रथमपाद्यसु-दावकः दितीयपादसङ्गदावसः च पौर्वापर्वजनप्रात्, बदि च विप्रकीर्षकर्मब्रह्मभागौ बुद्या पूर्वापरी भावेग विविच्य

मीमांचयोः प्रवृत्तिः, तर्षः वेदार्चविचारलोपाधिमा भ्रप्र-८३० वृत्ते: प्रयोजनभेदमभिषन्धाय वर्मत्रस्त्रविचारलोपाधिनैव प्रवृत्तेर्वेकशास्त्रता, तसास मीमांसयोः पूर्वापरभागवास्वा-नलम् . श्रन्तवातत्, तथापि कर्मन्ञ्चकाण्डार्थनिर्शयकयो-स्स्रतिपुराणयोरिव भिन्नप्रबन्धतास्तु . न पश्चमः, उत्तर-षद्भाद्याद्यधायेषु पूर्वषद्भाद्याधायमपेच्य सप्तमादिखनदारवत् ८ ३ ५ देवताकाण्डबद्धाकाण्डाद्याद्यथाचेषु कर्ममीमांबाद्याध्यायम-पेच्य पयोद्मसप्तद्मादिखवदार्ख दितीयभागहतीय-भागप्रथमादिखवसारस वा सभावात्, देवताविवसादि-निरास तत्समर्थनाभामर्थविरोधास न मीमांसयोरेस्यम. तिमरासः कर्मस्यम्भद्भावारणार्थं इति चेत्, सर्येव ब्रह्मणि ८० तञ्चान द्व चत्यामिप देवताचामात्रासम्भवात्, पौद्ये-चलादेदाशामाखाचा मद्दीति तिकराय इति चेत्, चत्यामपि देवतायामाद्कतलमाचेषापौद्येयलात् . किञ्च "मध्वादिष्यसभावात्" "प्रोषलात्पुरुषार्थवादः" रत्यादिषु जैमिनिमतस्य पूर्वपितलात्क्षथमविरोधः, न चातसात-८ ४ भ मामातमिति वर्तुं युक्तम् ; किस यदि प्राच्नेकामादा चादौ वेदार्घिकज्ञायेति याधारणी प्रतिज्ञा खात, न प ब्रह्मिजारेखेव साधारणीप्रतिज्ञा, कर्मविचारस ब्रह्म-मीमां चतुर्थपादे सङ्गत इति वाच्यम्, तथा सति अच-कर्मविचाराननार्थीत्र्यसभवात्, कर्मब्रम् ं जिज्ञासायाः **८५० मीमांग्राप्तिशाश्वामेव याधार्षी प्रतिशार्थिकृत्वपि न,** 

प्रारिषितगास्त्रविषयादिसूचनाय साधारणस्वेवादौ<sup>्</sup>साचा-· व्यतिज्ञेयलात् . ननु धर्मजिज्ञाचेत्वेव साधार्णी प्रतिज्ञा, त्रसौ किक्त्रेयस्याधनन्धर्मः, स 🔻 सिद्धस्याध्यस्, साधो यागादिः, सिद्धो ब्रह्म, "क्रष्णन्धमें सनातनम्"॥ इति ८ ५ ५ भारतोक्रेरिति चेन्न, तथाले देवन्रह्ममौमांमयोर्धर्ममौमां-व्यवद्वारापातात्, प्रतिज्ञातधर्मसामान्यस्वैवानन्तरं सचणीयलेन "चोदना सचणोऽघा धर्म" इति विशेष-सचणायोगास, तच चोदनाप्रब्दस्य वेदमाचपरले पुन-र्बद्धमीमां शास्त्रयो निस्चवे यर्थम्, "कुण्यन्धर्ममि"ति ८६० तु धारणाद्धर्म इति वचनाधौगिकः, श्रन्थथा, "पातना-त्यापनामासौ पुनातेः पुष्यनामवान्"। "परमं यो मह-🦪 त्तपः"। इति वचनात् पापलाद्यपि स्थात्, देवताकाण्डार्थ देवतायाञ्च न कचिद्धर्मग्रब्दो दृष्ट इति . तदेतत्वर्वमाचार्य-सूत्रात्रवणहेतु दौर्भाग्यनिवन्धनम् . तथा हि, "ऐक्या-८६५ स्यञ्च भागदयाताकवेदाख्येकप्रबन्धयाख्यानद्भपतात्" द्वा-दिना वाख्येकामेव प्रास्तेका हेत्तवाऽनुस्हीतमाचार्यैः . ''ब्रस्तेकप्रास्यक्ष्यमौर्वापर्यनियम दति प्रक्षाम्यरिहरन्" इत्यादिना उपजीयोपजीवकभावादि क्रमनियामकलेनेवानु-रहीतम्, एवं यति विकल्पयभूम श्राहोपुरुषिका-८० माचम् . यद्कद्वर्भपत्नानित्यलापातप्रतीतिमाचेष ततो निवृत्युपपत्तौ कर्मफडानित्यवनिश्वयो नापेचित इति, तस्त, "साङ्गाध्ययनेन कर्मब्रह्मज्ञानयोर्भयोर्प्यामातप्रतीतौ

त्रधीतक्रमेण कर्म विचार्थ कर्मणामनित्यक्रस्त्वनिश्वयाद्यदि नित्यप्रसद्देन चिद्भवति तदा तन्ययानुष्ठेयमिति ज्ञानवती ८०५ ब्रह्मज्ञानस निरामसलस्यावनया तदिचारे प्रवित्तः" इति द्वाचार्येरनुरहरीतम्, प्रवास क्रुवोद्यसावकामा-भावात् . यदि कर्मछापि नित्यफलसमावना, तदा यदि निखपानिक्विष्यान्तदा तसायाऽनुष्टेयमिति बृद्धिमतः कर्मणो निष्टत्त्यसभावेन श्रनित्यपास्त्रतिश्वयस्थेव नेवस-८८ कर्मणो निवर्त्तकलात् . यचोपजीयविकस्पेषु हतीय विकल्पदूषणम् तस्तिमास्य देत्ततया विकल्य तेन कमा-सभावदूषणोक्तेरपहास्यम् . श्रस्त्वनेनैक ग्रास्यं तथापि कमो न समावतीत्यभिप्रायेष तथोक्तमिति चेष, तेनैकां यदि सिधति तदा साधायाधीति कमाद्वाखाननियमसिद्धेः . ८८५ यच विषयाधै श्रदूषणं तद्पि पूर्वीक्रप्रमाणाभ्यामैक शास्त्रो चिद्वे यन्वोक्तप्रकारेण विषयाधैकाख निष्प्रत्यू इला निर्म्तम् . किञ्च पूर्वोत्तरभागात्मिकाचा एकेकप्राखाचा एकेकप्र-लात्तव च विषयाधैकास्याविध्यकले तद्वास्थानस्थापि तदेव विषयादिकमिति कथम विषयाधैकाम् . न च कर्भ-८८० ब्रह्मादिइपविषयादिभेदादेकप्राखायामपि कर्मब्रह्मभागयो-भिन्नग्रस्थता, तथा मरोकस्मिन्नेवानुवाने नानाकर्मणामिन-पालानाम्प्रतिपादनात्त्रचापि तत्त्रत्वर्मप्रतिपादकानां वाक्या-नामानागन्यत्वप्रसङ्गात् . यदुकं व्याकरणाग्रङ्गविचारोऽयोक-

विध्युखरागप्रयुक्त दति, तस . साध्यायापातप्रतीतेरेव

16

- न्द्रभ् स्वाकर्षिविचारसाधातया स्वाध्यायापातप्रतीति प्रयुक्तविचान र्रागस्य व्याकरणविषयत्वासिद्धेः . यदुक्तमेकदेप्रविचारा-भावादिति, तस्र . इ.चैव कर्मकाष्डस्य ब्रह्मप्रतथा विचा-रितलेऽपि सम्साधिकरणिवक्षंस्त्रय निवर्तकविचारस्य ब्रह्मविचारेणासिद्धेः . किसिदिचारसाचेणास्य कर्मविचा-
- ८०० रते बेद प्रामाण्यविचार एव मञ्जाविचारक्यात् . यदुक्तं वेदार्थविचारलोपाधिना अप्रवृत्तेः प्रयोजनभेदमभिषन्थाय कर्ममञ्जाविचारलोपाधिनैव प्रवृत्तेनिक्यास्तरेति, तम्ब, अव-यवप्रयोजनभेदाभिषन्थेरवयवि प्रयोजनाभिषन्थ्यविरोधि-सात् . अन्यया षद्वाध्यायपादपेटिकाधिकरणभेदेश्यास्त-
  - ८०५ भेदप्रसङ्गात् . यस देवतानिराकरणस्य कर्मस्त्रश्चार-स्वार्थेले दूषसोद्गावनं तदश्चत वेदान्तानामित्याचार्यान्यः-स्वीतपदाश्रवणनिवन्धनम्, तदनुग्रस्थायभावः, देवताना-स्रस्ये विनामात् तत्रासीनकर्मणां पद्माभावप्रसङ्गात् स्रम-भारसर्गेऽकताभ्यागमप्रसङ्गात् दृष्ट्रसेन्द्रयजनश्रवणेन सस्येव
  - ८१० खासी पासप्रदलविरोधाच कर्मच्युत्रवेदान्तानामग्रद्धा छात्, ग्रुतवेदान्तानान्तु तदन्तर्यामिणः परमात्मन एव पासप्रदला-ध्ववसायात्मर्मणि नाग्रद्धा छात् रति . तसादग्रुतवेदा-न्तानाद्धर्मच्युत्रद्धावारणार्थमन्यादद्यवादेन देवतानिराकरणं चुन्यत एवेति . यद्यातनातन्त्रसातमिति वक्तुमचुक्तमिति,
  - ८१५ तद्याचार्थेरेव परिश्वतम्, तस्रतलेनोपन्यासनिरासः तदुक्तत्या तत्र तत्त्ववृद्धिर्मन्दमतीनासाभूदिति, श्रतसत-

त्वश्च भारतादेव ज्ञायत द्रायाचिरेवोक्रम्, सिक्यास प जैमिनेर्न भगवद्वासाचार्यमितिविद्द्वमितसमावः, तसादेक-ग्रास्थ्यमनक्रीकुर्वताप्यचादस्वादेनैव जैमिनिना देवता-८१० निराकरणमित्यक्रीकार्यम्, ब्रह्मिक्वासेत्येव साधारणार्थ-प्रतिक्रेत्याचार्यस्कितात्पर्वस्वागेवोपपादितम्, धर्मिक्वासा-स्त्रस्य साधारणप्रतिक्वालं चोपपादितमिति .

दति श्रीवाधूबकुष्कतिबकश्रीनिवाधार्यार्थवाद्येवाधमधिगतपरावरतस्त्रवाधाव्येन तदेकदेवतेन तचरचपरिश्रद्वपराध्येन तत्रबाद्वश्रम्भार्यार्थापरनामभेवेन रामानुजदावेन तिरिचतायां
प्रतदूवणीव्याख्यायाञ्चष्डमादताख्यायां प्रास्त्रभेदभङ्गो नाम हतीय
स्ट्याः

#### श्रीमते महाचार्याय गमः।

### गतदूषणीयाखाने चष्डमार्ते

### श्रविधेयज्ञानवादभङ्गश्रतुर्थस्कन्धः।

उद्गृष्टिममान्तसागरतस्याभीनि तत्त्वान्यसौ सासूचप्रति-वादिदर्भनिसराममीणि भिन्दिस्ति । वेदान्तार्थवसः प्रसा-धनपटुव्याख्यानसुद्रः करिस्ति भातु वधूससन्तिपरिष्कारस्य कस्यापि नः ॥

- प् विधिवस्तैरिति, विभेयले अदृष्टदारा निवर्त्तकलप्रयक्तिन तिभवले अदृष्टदारा निवर्त्तकलप्रयक्तिन तिभवलेख यदालप्रयक्ती विधिवासहैतः . श्रविधेयेति, व्यपरिचितश्रुति मार्गेरित्यर्थः, तेन यागादिशब्दार्थेऽपि मौद्यां याज्यते, वक्तदित्यव तष्कब्दः प्रसिद्धिपरः . नमस्यामक्त्याम रिति केदः,
- १० यतिपरिखड़ाय खामः, तश्रमखाम द्रायधादारेण योजना . प्रतिक्रांसिति, दुर्थप्रवापोद्भूननद्रमास सम्यगर्थापदेश-द्रमास चेत्यर्थः . तेन तत्क्रतोपकार सृतिर्नमखा देतिरित्युक्त-भावति . सविभेषत्रद्वायाद्यर्थम् संवित्माच दति . "त्रद्वा-वेद त्रद्वीव भवति" द्रायाद्यभिप्रायेण परस्मिन्त्रद्वाणीति .
- ९ ५ केनापि-पुरुषेणेत्यर्थः . श्रमारोपितलाभिमतेति, सौकिका-

नामभिमतिर्विविचिता, तेन व्यावद्वारिकलं विविचितम् . आन्तेरिति, आन्तिसिद्धार्थकाष्णुपक्षचणम् . न चेति, दोषः श्रविद्या, भिचतः-जीर्णः . तथाविधनेति, व्यावद्वारिकल-बोधनाय, मिथ्याले तात्पर्यम् . ज्ञानस्थैव तर्षि विधान-१० मस्तित्यचाद न च ज्ञानमिति . श्राच्यावेचणादिविधीनान्त-

- २० मास्तियाचा द न च ज्ञानामात . त्राच्यावचणादावधानानसाधनपरताभिप्रायेणा द स्वरूपेगोति . कथना हिं द्रष्टय
  दित विधिरित्यचा द श्रात्यवेति . ननु त हैं श्रोतयादिवाक्यानामपि ज्ञानविषयाणां विधिपरतासभावात् वैयर्था मेव
  स्थादित्यचा द तद्येतयेति . ज्ञानार्थतये त्रायं ग्री-
- १५ (यश्चेतो दित्तिविशेषः, न तु ख्वयं ज्ञानमिति भावः . यदा यद्यविधेयात् ज्ञानादेव बन्धनिष्टित्तः, न तु विहितात्, तदा अवणादिविधानं व्यर्थमित्यचाह तद्र्यतयेति, दर्भन्छप-फ्लार्थतयेत्यर्थः . वाक्यजन्यज्ञाने वाक्यमेव ज्ञपेष्यते, न पुन-य्युवणमित्यचाह ताद्र्य्ये च्येति . ननु अवणादीनां सर्वेषा-
- ३ मिप प्रकरणेन मोचार्थता चिविश्रष्टा, वाक्यतस्त ज्ञानस्यापीत्यचार ब्रह्मवेदेति एवमिप ज्ञानस्य स्वरूपेण विधातमप्रकालक्कृत रत्यचार न चास्येति, प्रमाणपरतन्त्रस्य ज्ञानस्य
  न विधेयता, विध्यभावे तद्पाप्तौ हि विधिः स्वादित्यथः •
  विस्तमामिति, विस्तमायोग्यतानृश्यत रति भावः मिथ्या-
- ३ ५ भूतानामिति, ततस विश्वमियालज्ञानेन निष्टित्तिसभावेऽपि तिष्ठित्त्यर्थतयान्यस्थापि विधानमविस्द्धमिति भावः . प्रयो-ज्ञकेति, ब्रह्मातिरिक्तलेन मिय्यालोपदेशजन्यज्ञानादेवेत्यर्थः .

तदभावात्- त्राभिप्राधिकोदोवसाक्कव्देन रहक्रते . तत्परि-ग्रह इति, परिग्रह:-कराना . येचेति, श्रनेन व्यभिचारः अप्रविक्तिविरोधश्चीकः . बाधितानुबन्धादिभिन्नद्पपादनेऽपि प्रमनुष्टच्यर्यमपि भेषजपानवदविद्यारमनुष्टच्यर्यमेव साधना-न्तरविधानं समावतीत्यात्रयः . न प्रथम इति, भाव्यपदेन माधलं विवित्तिम् . काट्चित्केत्यच पूर्वार्धमिद्रोपजीयम् . भावालं बाचात्परचरौदाबीच्येन क्रतिबाधालम् ४ ५ भयत्वच . कर्गाधीनतयेति, केवाचिञ्चानानां पुरुष-प्रयक्षाधीनकरणजन्यबद्र्भनेन भाव्यबसिद्धेरित्यर्थः . सिद्धे हि क(का)रचाधीनले तत्रयोजकप्रयद्वाधीनता खात्, तदेव नेत्य-चाइ तस्येति . भावार्थतयेति, बुद्धेर्चाधात्वर्थतया पाणि-नीय सारणादित्वर्थः . दक्तिरेव भावार्थः . श्रातासहपभूतन्तु ५ • ज्ञानमभावार्यनाद्विधेयमेवेत्यवाद आत्मेति, श्रसाभिरपि · सद्यक्षतज्ञानस्य विधानभेष्यत इत्यर्थः . सीक इति, व्यर्थ-भोजने प्रयतेतेत्वादाविष्ट्याधनत्वीधनरूपविधानस्य दर्भना-दिल्पं: . भावा(र्या)न्तराणामिति, पुरुषग्रस्टेमाताविवश्वा-वास्रचेपादेविधेयता म खात्, प्ररीरपरस्वे तु त्यागादे-भू भू विधियता न स्थात् . श्रामुप्रवेश इति, केनेत्यंशानुप्रवेश रत्यर्थः . कुत्रस्थिदिति, प्रमाणादित्यर्थः . नतु त्रवणा-दौनाम ज्ञानलम् परोचापरोचज्ञाने कुप्तकारणाज्ञव्यलात्. किन्तु ज्ञानाभागः पदार्थान्तरम्, त्रनःकरणगमवेतं ज्ञानं सुखाद्यष्ट्रगुकातिरिकान्तः कर्णविशेषगुणभित्रम्, पदार्थेतात्,

- ६ स्वादिवत्, न पाप्रयोजनतम्, प्रत्यविद्धाया रुक्तेः नुप्तकार्याजन्यत्वेन ज्ञानत्यायोगात् . न च तिस्त्रियानः कर्यविति वाच्यम्, मनसः प्रमाययत्वेन तदकर्यात्वात्, चतः
  दिख्यादिवत् ज्ञानार्थतास ज्ञानमिति प्रकृते ननु म
  तानीति . तद्येत्व रति, त्रयक्षावः अववादीनां ज्ञान-
- ६५ लक्तावदनुभविषद्भम्, धाने तु विद्युपाद्योर्धातकरेणोपक्रमी-पसंदादर्घनेनापि ज्ञानलभवगम्यते . न चान्यच क्रुप्तकारण-विरदादज्ञानलम्, ज्ञानले प्रामाणिके सिद्धे सत्यम्यच क्रुप्त-कारणाभावेऽपि सामग्राक्तरस्थैव कर्णालात् . श्रन्यचा प्रत्यचे क्रुप्तकारणविरदादनुमितेरणज्ञानलप्रसङ्गात्, स्रभावतस्तु मनस
- ७० एव (क)कार्णलामान्यच कुप्तकारणिवर्षः . न च मनसः प्रमात्रयलमेवेति वाच्यम्, भातान एव ज्ञानात्रयतया मनसः (क)कार्णलगामात् . किञ्च निद्धायमनावत् भविच्छि- असृतियनानः, धानानमरम् एतावनाद्धासमावत् भिति प्रयोगानुभवदर्भनात्, धाने "भुवा सृति"रित्यादिश्रौत-
- ७५ प्रयोगाच, सृतेच ज्ञानलन्तवापीष्टम्, चतस्तंस्कारादेचान्तामा न्यच कुप्तकारणविरदः . चतएवानुभवप्रयोगदर्भनात् दृष्णुपा-सनस्याणाद्याचीरोपसन्तानात्मकस्य ज्ञानलं सिद्धम् . सननमिष णुक्तिभिरेवमेवैतिहिति व्यवसायः, तद्य ज्ञानमेव, "मनु चव-बोधने" इति धातोर्निष्णक्षलात् . अवणमि ग्राब्द्चान-
- ८० विशेष एव, तथैव खारखात्. श्रवणमनव्योर्निद्का हेत्-श्रुत व्यापारलेऽपि व्याप्तिसच्चारखाचवोपक्रमादिप्रतिसन्धा-

नातिरिक्तस्य मनोधापारस्थाद्र्यनात्, तेषाश्च ज्ञानक्पत्नात् ज्ञानविधिस्तवायवर्जनीयः . यद्णुच्यते, ज्ञानस्य वज्ज्ञः ज्ञातिस्थिभेषारास्त्रतिसाध्यताभावास विधेयत्रमिति, तस्र,

- प् वाखादिनोदनाधीनिक्रयायाः क्रतिव्यभिषारेण थागादे-रिप क्रत्यसाध्यतप्रसङ्गात् . किञ्च प्रत्यचादिमनोवन्तौ कृति-साध्यतादर्भनाष्ट्रवणाद्यात्मकमनोव्यत्तेरिप कृतिसाध्यता-भावप्रसङ्गः . यदुक्रज्ञीवक्रदंकियायाङ्गत्यव्यभिषार इति, तक्ष . न तावच्चीवक्रतिसाध्यतङ्गृतिमाषसाध्यतावष्क्रेदकम्,
- ८० ई. यर हाति साध्ये प्रयाप्तेः, नापि जीवहाति साध्यतावक्के द-कम् प्रात्मात्रयात् . न प जीवकार्टक कियाल साचावके-दकतया भिमतम्, किन्तु यागादि किया विशेष उपसद्धते, तत्र पास्थेवाय भिचारः, ज्ञानन्तु जीवकार्टक कुचायप्रसिद्ध-मेवेति वाच्यम्, तव मते श्रवधारणात्मक ब्रह्मसाचात्कार-
- ८५ सापि निदिधासनादिदारक हितमनारेणासिद्धेः, न प हत्यायावधानाभावास इतिसाधालमिति वाच्यम्, घटादेः इतिसाधालाभावप्रसङ्गात्. न च निदिधासितय इति निदिधासनस्य विदित्तवात् तत्क्षत्यतिरिक्तदर्भनदेतु इत्य-भावास दर्भनविधिर्थर्थे इति वाच्यम्, तर्षि तत एवावि-
- १०० धानमिति खात्, न तु क्रत्यसाध्यतात् . वस्तुतस्तु दर्भन-समानाकारधानस्य विधेयतात्तस्य च क्रत्यव्यभिचाराज्या-नस्र विधेयमित्यनुपपस्रम्, ज्ञानार्थस्य ज्ञानतमविबद्धम्, पदज्ञानादिवदिति . दर्भनान्तरस्य विध्यदर्भनास्त्र सञ्चादर्भनस्य

विधेयतेत्यकाच तथाचेति, यदि कचिद्र्यने विध-१०५ भावाइर्प्रनान्तरेऽपि न विधिः, तर्दि "विष्णुद्रपांद्रुयष्ट्रयः, प्रजायतिक्षांश्चयव्यः, श्रद्धीषोमानुपांश्चयव्यौ," इत्या-दावनुवाद्रष्पलस्य स्वापनाज्ज्योतिष्टोमादावपि विधिन खात्, यदि तत्र प्राप्ति तदभावाभ्यां विशेषस्तदा प्रकृतेऽपि च एव विशेषोङ्गीकार्व इतार्थः . दर्शन द्रति, ब्रह्मदर्शने ११० विधिबाधनस्र हत्यर्थः. तदेति, श्रवणमाचास्रतान्तर-व्यतिरेकेण मननाद्यसिद्धेर्यदि विधेयता तदा दर्शनेऽपि . तुद्धमिति भावः. **फ्लेति, फ्लो**पकारितया श्रङ्गतया चेत्यर्थः, पत्नोपकारित्यः पत्नकरणलं, करणलं श्रवणस्त, अङ्गलमितरथोः विरोध रति, अयश्च मननिदिधा-११५ सनयोरनुसञ्जेयः. एवं सम्रातिपन्नपापध्वंसदृष्टान्तेन दःखध्वंसस्य साध्यलेऽपि नित्यलसुपपादितम्, वसुतसु पापध्वंस एव मोचः, तत्र च साध्यलेऽपि नित्यतं सम्प्रति-पन्नमेवेत्याह न चेति . पुनः प्रतिबन्धेति, यद्यपि प्रति-बन्धकस्रकार्यविनाग्रकम्, किन्तु तदुत्पन्तिविरोधि, १ १० तथाण्य चनुराद्जिनितज्ञानावस्त्रायाः प्रतिबन्धकीस्त-कर्मणानिवृत्तिदर्शनादिशापि पुनः प्रतिबन्धवत्ते तक्कद्वा खात्, तिवराकरणार्थमिद्मुक्तम्, न चैवं चच्रादिजन्य-ज्ञानख दितीयचण एव निवृत्तिस्खादिति वास्त्रम्, यादृशस्प्रतिबन्धकन्तादृशस्त्रैव निवर्तकलात् चनुरादिशस्प-१२५ योगाद्यभावविभिष्टञ्च कर्म प्रतिबन्धकम्, चचुसास्त्रयोगादि

च तको से जकम, न चैत द्विती यक्षे ऽसि, न च च चुरा हेक से जक ले ज्ञानकर एका नुपपितः, याचा त्कार का मृतिका दिवे जात्य प्रयोजक तथा कर एक स्थाप्य विध्य का दिति
भावः. न तचापीति, विध्य पेचे ति प्रेषः. ननु ध्या तथ१३० गोचर अवए मननयो मी चार्यं तथा विधानं स्थात्, रागप्राप्तस्थापि राजस्था कृतया विदेवना देविधानव दिति
प्रमाणि विदेव को कति एव ध्यानो पका रक्तलेन विद्वा
रश्रवण मननयो ध्याना येतयेव प्रवत्तेसति एव ध्यानि विद्वा
१३५ मो क्षि स्त्रेने तच मो चार्यमपि विध्यपेचा, राजस्था स्ति
तु विदेवना दौनां को कतो ऽक्तलेना प्राप्ति नेयता नुष्ठान विद्वा
तदक्तिया विधानं युक्त नेव, स्रतः श्रोतक्षो मनस्य रत्य नवाद एवेति. तत्ति दिति, स्विष्क स्वदर्शन क्ष्पल प्रीति-

१४० खरूपस्य विधानस स्यादित्यनाह पालेति, पालसाधन-तया प्राष्ट्रभावात् स्वरूपस्थेव विदेवनवदिधेयतेत्यर्थः . एतेन यदुक्तद्वेश्वित्, उपायलद्शाप्रस्तिभगवञ्ज्ञानस्यीति-रूपमिति वद्ताभावतास्यते क्रतश्रवणमनमस्यतिभगवतो-प्रयन्तानुकूललादनुकूलविषयचिन्तने च रागत एव प्रकृत्तेः १४५ तज्जिनक्यपनिदिधासमस्येव विधिर्गस्यात्, तच रागप्राप्ते

रूपलादयो गुणाः. मन्वेवङ्गुणामामप्राप्ततया विधानेऽपि

चिनाने त्रविच्छित्रलादिगुणविधानश्चेद्रागप्राप्ते त्रवणे गुर-

साम् . तथा दि, किमवाज्ञातज्ञापकत्रसम्भवति, खता-प्रवक्तप्रवर्तकलम्, नाचः, निद्धामनस्य मानान्तरेण १५० मोचमाधनलेनाप्राप्तेः तद्देग्रेन विधानसभावात्. न दितीयः, मोचार्थिमो विधि विमा तप प्रवृत्त्वसम्भवात् . ननु मोचार्थिनस्तत्र प्रवृत्यभावेऽपि सुखरूपे तिसान् भगवद्याने तद्दे भेन प्रवसौ तत्साभाष्यात् मोचोऽपि वेत्यतीत चेन, न हि भगवद्यानमाचन्त्रीतिरूपमिदा-१ ५ ५ नीम्तददर्भगत्, किन्तु अइरइरनुष्टीयमानानभिधंदित-षक्षभगवत्यमाराधनात्मकनित्यनैमित्तिकादिभिः परिश्रह्वे मनसि प्रान्यादिपरिष्क्ते ऋहरहरस्थामाधेयातिप्रयस **बद्ध**का चार्याच्यस प्रीतिक्पलमियते. निर्तिप्रयमित्यपुर्वार्थे कां विना प्रमदमादि संभवति, १६० नापि धानक्पसुखस्वावगमेऽपि तस्य वैषयिकसुखवदेवा-स्पास्थिरतया चिवर्गप्रावस्थेन प्रतिबन्धाच बद्धायाससाधा योगकर्मादिप्रवृत्तिविषयमिवृत्तिय समावति . यश्चोक्रमी-रेव, भवद्विरपि "सन्दर्भार्यन्तरविधिः" इति सूच "तसाह्याचाणः पाण्डित्यचिविच" दत्यादिवाक्येरौपदेशि-१ । प्रकार्याधिममख पुनःपुनः ब्रह्ममंत्रीसनस्य च विधेरङ्गी-इतलेन तथोरेव श्रोतथो मन्तय इत्याभ्यां विधिरसु, श्रीपदेशिकार्याधिगमादौ श्रवणादिपद्भयोगादिति.

> तदिदमाचार्थे रेवाश्रद्धा निरस्तम् . ननु न्यायोपेत-वाक्यमाचानवगम्यकेवकोपदेशगम्यार्थविशेषश्रवणं श्रोतस्य

- १०० रत्यत्र विभेयमिति चेम, मननपूर्वभावितया श्रवणस्य न्यायात्रग्रहीतवाक्यजन्यज्ञानरूपतावगमा क्ष्य्यसारस्यात्र .

  न म मन्तय रत्याक्यनसंग्रीक्षमरूपमननविधिरिति वाच्यम्, श्रवणग्रब्दस्य न्यायोपेतवाक्यजन्यज्ञान रव मन्तय- ग्रब्दस्य तत्प्रतिष्ठापने प्रसिद्धिप्राषुर्यात्, तस्य चापवादा- ग्रब्स तत्प्रतिष्ठापने प्रसिद्धिप्राषुर्यात्, तस्य चापवादा- स्र्मक्यताविग्रिष्टध्यानविधिवदुपदेग्रगन्यार्थश्रवणग्रभाश्रय- मननविग्रिष्टिनिदिध्यासनविधिः किम स्थात्, मैवम्, चतुर्व्यंग्रेषु विधेसात्पर्यकस्पनादपि दयोस्तकस्पनस्य स्रघु- लात् . न चास्मिन्वाक्ये विधानाभावादौपदेग्रिकार्याधि- १०० गमास्यनसंग्रीसनयोरिसिद्धश्राद्धनीया, "तस्राद्वान्नास्यः
- पाण्डित्यि सिर्विच बाक्येन तिष्ठाचेत्, बाक्यस्य पाण्डित्यस्य निविद्यात्र सुनिः" इत्यनन्यवासिद्धवाक्यान्तर्सिद्धलात् . किस्य सर्वेच निममाधीनार्वावधारणस्य न्यायातुसन्धाना-त्मकमनस्य च निदिध्यासनसङ्गाठादि सापि तत्सस-
- १८५ चरितयोस्यालमेव युक्तम्, "त्रागमेगानुमानेन थाना-भ्यायवर्भेन च। चिधाप्रकाष्ययम्प्रज्ञां सभते योगसुत्तमम्॥" इति स्तृतौ "श्रुलामला तथा थांला तद्वानविपर्यथौ। संभयस पराणुश्वसभते ब्रह्मदर्भनम्॥" इति लदुदाइत-श्रुतावन्यचापि तथा दर्भनात्. साध्यसाधनभावाभावा-
- १८० दिति, निद्धासितयो द्रष्ट्य इति पदयोरेकविषयलेन तद्ययोस्याधसाधनभावाभावादित्यर्थः . निद्धासितयो

द्रष्ट्य दत्यनयोरे कार्याभावे द्रष्ट्य दत्यस्य दर्भनसमाना-कारलोपचार इलभावेन न तादर्थेन स्रोकसिद्धसाधने धाने प्रवृत्तिसभाव दति भावः . किं युगपदनुष्टितयो-१८५ स्मसुस्रयः, उत क्रमेणियाभिष्रेत्यासन्दूषयित योगपद्यस्येति .

स्तुचयः, अत क्रम्भाव्यामप्रत्याचन्द्र्ययात यागपचस्यात .
क्रमेऽपि किमङ्गाङ्गिनोस्त्रमुचयः जत प्रधानयोः, श्राद्य
श्राह क्रमेऽपीति . उपकार्योपकारकयोरिति, यतोरिति ग्रेषः . दितीय श्राह न च क्रमिकयोरिति,
यथादर्गपूर्णमासाभामिति दिवचनास्त्रमुचयः, तथेह नास्ती-

- २०० त्यर्थः. नन्वेकप्रश्नोद्देशेन मास्त्रभयोस्मसुस्रयेन विधिः, किन्तु दर्शनमेव प्रसार्थं विधीयते, तदङ्गभूतस्तृतौ तु तत्पासस्थानुवादमानिक्याश्रद्धाः न साङ्गिति, खतः— खर्मतः, य पार्थः याचात्पाधनलम्. न सानिति, तन हि जीवोपायनस्य मोचयाधनताप्रतीताविष तस्य यथा-
- २०५ क्रुलमेव, एवम्ब्रह्मोपायनस्थापीत्यर्थः. न तथिति, न स्थाप्ति, न स्थाप्ति, न स्थाप्ति, न स्थाप्ति, न स्थाप्ति, स्थाप्ति, स्थाप्ति, स्थाप्ति, नतु दर्भनमञ्द्रस्यणाभयात् भिक्षार्थलमेव वाश्यमिति चेत्र, वाक्यस्वारस्थानुसारेण पदस्यणायान्याय्यलात्, अत एव गङ्गायाङ्गोष दत्यच स्वणा. स्मृतिम्ब्देनेति, स्नृति-
- ११० समानाकारलं हि ज्ञानलादि, तच दर्भनविधानादेव सिद्धम्, तथा च दर्भनविधासिद्धस्य विधेयसासिद्धेर्धान-विधानर्थकाम्. दर्भनसमानाकारोपचारे त वैश्रद्यस्य धानविधिमाचेणासाभात् द्रष्ट्यः द्रश्यस्यापि सार्थ

कलिमिरार्थः. दर्भनग्रब्दस्य पाच्पत्राने मुख्यस्य प्रताच-११५ परलेऽपि खचणैव, श्रत उभयोर्कचणापेचया एकस्यापि मुख्यार्थापरित्यागो न्याय इत्यपि द्रष्टव्यम्. एवम् "स्तिसको सर्वयन्थीनां विष्रमोत्रः," "तस्मिन् दृष्टेपरा-वरे," इत्यत्र निर्णीतमर्थिमदिधामितको द्रष्टक इत्य-चातिदिश्रति श्रत इति. भिष्नवाका एवैतन्नायदर्श-११ • नात्कथमेकवाको प्रवित्तिरित्यचाह तेनेति, विशेषसम-र्पकलेनेत्यर्थः, न हि न्यायप्रवृत्तौ भिष्मवाष्यक्रमेकवाक्यलं वा प्रयोजकम्, किन्तु सामान्यविश्रेषभावः, स चेडाण-स्तीति भावः. न चेति, विशिष्टविधेरेकेन साभादिति भावः . श्राय दूति, तचापि विभिष्टस देवतालमेनेनेव ११५ प्रत्यवेन सभ्यते, श्रत उभयनापि प्रत्ययान्तरमनुवाद-स्माधुलार्थं वेति भावः. एवमिति, एवं सपचे खिते परपचे दोष उचात रत्यर्थः. नैर्थकामिति, वाका-अवणादेव वाक्यार्थज्ञानसिद्धेरिति भावः. प्रख्यचार्थतथा सार्थक (ल) मित्या प्रद्धा इ प्रब्देति . न चेति, प्रतिवश्वक १३० इतीत्यननारमितीति प्रेषः, न चेत्येतदनेन समध्यते. विपरीतवासना-भेदभमजन्यसंस्कारः. श्रसभावना-श्रदेत-श्रोपपद्यत इति बुद्धिः विपरीतसभावना-भेद छपपस इति बुद्धिः वश्यमिति, उन्नीसनादीनामयध्यस्तेन संस्कारजन्यलादित्यर्थः. ऋनादौति, यदि विरोधि-१३५ गोचरलाददीतञ्चानस्य भेदवासनानिवर्तकलन्तदा एकेनापि

निष्टित्तम्सात्, यदि तावतामेनेन निष्टित्तर्न सम्भवति, तदा तावत्कास्त्रधानेनेव तिष्ठित्तिस्सादिति भावः. श्रनुत्पन्त इति, धातव्यादिश्वानन्ध्यानाद्यहेतुरिति भावः. कथिति, प्रत्युतविपरीतवासनावर्धकलिमिति भावः.

- १ ४ तद्सिञ्चाविति, श्रभेद एव तात्त्विक इति श्राने महोव तदिपरीतभेदश्चमनिराश्वाभिषाषो भवेत् नान्यचेति भावः. श्रभेद्स्येति, श्रभेद्ख ब्रह्मख्ड्पतया तस्य च निर्विशेषलात् खड्पेणेव तसदा विषयीक्रियते, न तु कदाचित्किश्चिद्धर्मविशिष्टतया, श्रतोऽतिरिक्ताकारप्रकाश-
- २ ४ ५ ६ विशेषत समावती त्यर्थः . विशेषित, तथा च ब्रह्मण-स्मविशेषलं खादित्यर्थः . मेदेति, भेदवासना निरास-साध्य खेत्यर्थः . ज्ञानस्म चिलेत, मानशब्देन श्रज्ञानस्म ज्ञानविशेषस्य च निरासात् क चिकातेऽज्ञानलात् क चित् ज्ञानविशेषस्य न निदिधासनसाध्यतेत्यर्थः . स्वमाचार्य-
- १५० खेति, त्रावणाधिद्धिप्रमङ्ग इत्यर्थः . भवत्पक्ष इति, दोष-स्थापि लयाबाध्यतुस्त्रमिष्यालाङ्गीकारादित्यर्थः . श्रवि-याविभेषेति, विभदज्ञानात्काचिदविद्यानिष्टत्ताकाचिक्षेति भावः . विश्रदेति, गुरुमुखश्रवणेनार्था से विश्रद इति प्रत्यचित्रोध इत्यर्थः . सिद्धान्तविरोधं विष्टणोति,
- १५५ विश्रद्ध्यि चितेति. श्रविद्या विश्रेषात्रवचना दिपचे दूषण-माद न चेति, लमेवा श्रानापाद नेन गुरुम्यो दुद्यासि, ते तु स्वात्रानमानुमनी

दोषमार तथा सतीति, अदेतसाज्ञाने तथा तद-

साधनास्तावयोर्विवादस्थात्, न हि किश्चिद्शानेऽपि
१६० कस्वविद्शानस्य निरुत्त्यात्यवहारसभावः, पूर्वदिनेऽशानः
निरुत्तो अत्तरदिनेऽशानान्तरसन्तेऽपि व्यवहारप्रसङ्गात्,
एकतमो निरुत्तो तमोऽन्तरसन्तेऽपि व्यवहारप्रसङ्गान्ते,
एकतमो निरुत्तो तमोऽन्तरसन्तेऽपि व्यवहारप्रसङ्गान्तेति
भावः. वेषामविद्यानिरुत्तिर्नाहित तेषां शानमपि न
जातमित्यच परेषास्प्रवचनाद्यसभाव अतः, इदानीन्दोषाश्वामित्यचं परेषास्प्रवचनाद्यसभाव अतः, इदानीन्दोषायोगादित्यचं तस्यिति, ध्वानादिदाराभाविविध्यद्यावानुपकारकलमित्यचं इद्वानीन्तनस्थिति, निरुत्तस्य
पुनर्निरुत्त्ययोगादित्यवकाराभिष्रायः, श्वविधेषात्—सङ्घविषयलाविभेषादित्यचं प्रतिनिर्मायस्य सङ्गानान्तर्वते२०० कम्दृष्टमिति भावः सिविभेषनिति, विधदशानस्य
तन्त्रशानत्यदिति भावः सिविभेषनिति, निर्विभेषशानभविद्यतीति कथमवगतिमत्यर्थः श्रुतेरिति, श्रदेतश्रतेर्निर्विभेषवोधनसामर्थ्यपर्यास्रोचनेनेत्यर्थः, इदानीन्तन-

२०५ त्रप्रामाख्यक्षाश्च्यं ज्ञानम् वेदप्रामाख्यनिश्चयेऽपि तन्तात्पर्यमन्देशत् व्यवसायाभाव द्रायाग्रञ्ज तथापि त्रवणवेज्ञायामेव प्रक्तितात्पर्यावधारणेन मननादिवैयर्थेमित्याश्च
प्रमाणात्वेति, न्यायतन्तात्पर्यनिर्णयेऽपि बाधकतर्काभाषोत्यापितसन्देशनिराकरणाय ज्ञानान्तरं मननवदिति

स्वापि तादृग्रश्रुतिजन्यज्ञानलादिति भावः. व्यवसायः—

१८० ग्रङ्गते, मननवदिति. विषयेति, प्रमाणेकोन चेति

ग्रेषः, एकस्यापि प्रमाणस्य विषयभेदे परोचापरोचजनकलन्दृष्टम्, मनस त्रात्मप्रत्यचवद्मादिसृतिजनकलदर्भनात्,
विषयेकोऽपि प्रमाणभेदादृष्टं षयेकचैव वक्ष्णौ प्रत्यचातुमानाभ्याम्, विषयप्रमाणेको तु न दृष्टमित्यर्थः, नतु
१८५ सहकारिवैचित्र्यादात्मसृतिजनकलन्दृष्टम्, स्रत रहापि
मननादिसहकारिवैचित्र्यादात्मसृतिजनकलन्दृष्टम्, स्रत रहापि
मननादिसहकारिवैचित्र्यादात्मसृतिजनकलन्दृष्टम्, स्रत रहापि
मननादिसहकारिवैचित्र्यादात्मसृतिजनकलन्दृष्टम्, स्रत रहापि
मननादिसहकारिवैचित्र्याद्याद्याद्याद्याद्यान्यर्थमपरोचज्ञानसुत तद्युवृत्तिनिवृत्त्यर्थम्, त्राद्य त्राह उत्यस्तित दितीय त्राह्म
स्रान्तीति, नतु भान्तिकारणभ्रताज्ञाननिवृत्त्यर्थमिति
१८० चेत्र, परोचज्ञानादिषि तत्मभवस्थोपपादियस्यमाणलात् ।

द्ति श्रीवाधू अतु अति अति वासाचार्यपाद से वासमिध गत-परावरत च्याया तथेन तदे कदे वतेन त अर गण रिचरण परायणेन तत्म साद अभिका चार्यापर नामधेयेन रामानुजदा सेन विर्चिता थां ग्रात दूषणी व्याख्यायां चण्डमा स्ताख्यायाम् श्रविधेय शानवाद भष्ण-श्रव्यं स्वत्थः.

श्रीमते महाचार्याय नमः।

## श्रीमते महावार्याय नमः। प्रतदूषणीयास्थाने चण्डमादते

### बाधितानुष्टत्तिभङ्गः पञ्चमस्कन्धः।

\*\*\*

सदिविनिहिते दैवाद्यत्यादपङ्गगोयुगे
भवति विविधन्नेयःपारम्परीनिरवग्रहा।
दुरितनिवहिदुर्नेदिष्ठभवश्च समाध्यसेर्मनसिकरवैवेदान्तार्यन्तमन्यकथोज्ञितः॥
भ नैव समाणि दुरितानि सक्तद्यदीचाकोडीक्रतङ्गमपि तत्वणिवद्रुतानि।
भ्रयस्मनीचित्रमभेषविधः पुमर्थसम्भीनिवासग्रहरसि क्रतम्परेनः॥
वाधितानुद्यस्थिति, दत्यभावे द्वतीया, तत्वज्ञानेन

१० वाधितसापि भेदप्रतिभाषस्य वाधितानुष्टत्तिरूपैवानुष्टत्तिः,

न त प्राम्बदनुष्टत्तिरित्यर्थः . भेदप्रतिभाषानुष्टत्तौ तत्कार्यवन्धोऽपि स्वादित्यचार तदनुष्टत्तावपीति, भेदप्रतिभाषानुष्टत्तावपि प्रविद्यासा निष्टत्त्वात्तस्या दम्धपटवस्रकार्यवारत्वमित्यर्थः . ननु कथमाधानुष्टत्त्योविरोधः भेदमिस्यात१५ वृद्धिरूपवाधस्य भेदप्रतिभाषानुष्टत्तेस्याविरोधात्, दृश्यते
हि एक एव चन्द्रः न दाविति चन्द्रभेदिमिस्यालकाने

यत्यपि तिमिरादिवप्रात्तव्यतिभाषानुर्द्यत्ति किन्नमूख-लोकिविरोधमणजानामस ग्रङ्कामनुवद्ति प्रमाण्यस्ता-दिति. त्रवाधितः-त्रनिष्टत्तः. माश्रद्विद्यानिष्टत्तिः, न २० च तथा सति बाधितानुष्टच्यसिद्धिः, मिथ्यालबुद्धिरेव बाध दत्यभिधानादित्यचार न हीति. मिथ्यालबुद्धेर्बाध-रूपता श्वविद्यानिवर्तकलादेवेति वाच्यम्, श्रन्यथा किश्न-मृज्ञलो किविरोधात्, लग्नकर्णपाठकाना च्डिमानामपि बाधितानुरुत्तिप्रसङ्गात्, जीवसुक्रानामेव हि सेखते, ऋतो-२५ ऽविद्यानिवृत्तिपर्यविषत एव बाध इत्यर्थः . सेति, तत्त्व-ज्ञानम्ब्रह्मयतिरिक्तकत्त्रमिष्यालज्ञानम् . देतेति, त्रादि-पदेन तमूखभेदप्रतिभाषस यत्यलङ्गुद्धते . ब्रह्मस्हपानु-प्रवेशाक्षीक्रदीष दत्यवाह न चेति . ब्रह्माण दति, त्रादिपदेन विनाभिलक्षृत्रते . न चोपादानेति, वास-३० नापि भावकार्थतया श्रविद्योपादानेति भावः. एतेन संस्कारः कार्योऽपि ध्वंस इव निक्पादान इति निरस्तम्, किञ्च परमते धंसीऽपि भावक्पाञ्चानोपादानक एव, यदा त्रच कार्यपदेनानुवर्तमानग्ररीरादिकं विविचतम्. ननु धंसमाच्या प्रतियोगिजन्यलाच याघात रत्यवार न च ३ ५ स्इकार्यन्तरमिति, श्रागन्तुकदेवन्तरमगपेच्य स्वप्रध्वंय-इतुलस्य एकचणाधिककासरित्तिलस्य च व्याघातः. श्रहेतु-केति, कार्यकाइतुकलाङ्गीकारे चार्वाकमतप्रवेगः, विना-प्रसाहेतुकलाङ्गीकारे चिकलप्रसङ्गेन सौगतमतप्रवेश

इत्यर्थः . श्रविद्यायासेति, ततस श्रवणाद्यास वैंचर्यं-8 • मिति भाव: . ननु कचिद्देतुकनिवृत्तिमाचास सर्वेच तथा प्रसङ्गः, त्यापि कविद्देतुकनिट्नेर्ङ्गीकार्यवात्, यथा दहनेन दाह्यनामें सति दहननामः स्नत एव दूखते, तरीव प्रनथप्रबद्ध मरण्यमयानुभवजन्यसंस्कारस च स्वत एव नाम इत्यचाद न चेति, वंस्कारादिवदित्यनन्तरम-ध ५ इतुकनिवृत्तिरिति भेषः तचापीति, द्दननाभी द्दनस्य श्वकावस्थान्तरापत्तिः, तद्वेतस्य दाश्चभस्तीभावावस्था, श्रन्ध-भ्रब्दनाम्य तदातनो गगने चित्किचिद्वयभंयोगादिः, तद्भेतुस प्रसिद्ध एव, संस्कारनाभावस्थानरकानुभवादिः. श्रतिरिक्ताभावपचेऽयेत एव श्रागन्तुक हेतवः, छपान्यश्रब्द्- प्रभाशो वाऽन्यग्रब्दनाग्रकः. देश्वरसङ्क्योऽप्यागन्तुककार्ण-मित्याद द्वेश्वरेति, श्रतस्वतो निवन्तरसभावादाकाजन्य-मियालज्ञानादेवाविद्यावामनानिवृत्तिः, ततस् न भेद-प्रतिभाषानुष्टित्तिसभाव इति स्थितम् . यथेविसायालज्ञाने यति भेदप्रतिभाषायस्थानः कचन्तर्षि तिस्मन् यत्यपि चन्द्र-५५ भेदप्रतिभाष रत्याणक्य वैषयमार दिचन्द्रादाविति, दिचन्द्रादौ त दोषस्थाबाध इति तन्यूषश्चमपरम्परानुष्टत्ति-र्घटत रत्यस्यः. चन्द्रैकलञ्चन्द्राभेदः. तदुभयेति, यथा ताराप्रकाशांश्रस्य चन्द्रैकलप्रकाशविरोधिविषयलाभावः तथा

दोषप्रकार्याग्रस्थापि चन्द्रैकलप्रकामविरोधिविषयलाभावादि-

त्यर्थः वाधकज्ञाने निषेधलेन विषयखेव बाधावादिति

भावः. कखंचिद्दोषिमध्यालज्ञानेऽपि चन्द्रभेदप्रतिभाषो दृष्यत दत्यचाद दोषो मिथ्येति. यौक्तिकेति, लल्कुमित किष्यितदुर्न्यायमूखदोषिमध्यालज्ञानस्य मिथ्यालषाधकिनिरा-षादेव भान्तितया दोषाणां सत्यतया न बाध इत्यर्थः ।

- ५ वस्ततस्तत्पचेऽपि दोषस्य यौक्तिकज्ञानादनपाय एवति
  तन्मूस्त्रमो घटत एव. विरोधितत्तविषयलेन निवर्तकले
  प्रविद्याविद्दानीमेव वासनाया अपि निरुक्तिप्रसङ्गात्,
  बाध्यवाधकज्ञानयोर्मिय्यालाविग्रेषेण वास्तवप्रामाण्य तदभावाभ्यामपि विग्रेषाभावात्, बाधकज्ञानस्य बाध्यप्रति भासापेचयाविग्रेषेण बक्ताभावाद्य पद्याद्यमिरुक्तिप्रसङ्गादेक-
- दति श्रीवाधू ज्ञुलति ज्ञश्री निवासा चार्यपाद सेवासमधिगत-परावरतत्त्वया था त्येन तदे कदेवते न तच्चर एपरिचर ए परायणे न तत्प्रसाद ज्ञञ्चम हा चार्यापर नामधेये न रामानु जदा से न विरचिता यां प्रतदूषणी था खायां चण्डमा दता ख्यायां बाधिता नुवृत्ति भङ्गः पञ्चमस्क्रत्यः ॥

इंबरेंव निवार्थलं वाच्यमित्या इ कार्याभृतेति.

श्रीमते महाचार्याय नमः।

# श्रीमते महाचार्याय नमः। प्रतदूषणीयाख्याने चण्डमाहते

विविदिषासाधनत्वभङ्गः षष्ठस्कन्धः।

श्रद्धितिजासकसियेनसुदीर्णदर्प
मीषव्य(क्र)सद्धरमनाइतमर्भणा थै:।

संवर्मितेन निगमान्तरुरोः प्रवन्धेस्ते ब्रह्मतत्विम्हनः प्रतिबोधयन्तु ॥

सक्तजनिहतेष्क्रश्रीनिवासार्यवर्थीइदि निहतिहतार्थश्रेत्रयीमातुरेषः।
सुमति(पिहि)विहतवाची न ह्युपादेष्यदस्था
श्रिरतर्मतिकष्टातर्श्ववस्थाऽत्यवस्थत्॥

हष्टेति, द्रषासुत्रार्थफलभोगविरक्तान्. साचाद्यदुपास्ति-१० साधनतयेत्यन्वयः. विविदिषन्तीति ष्ठीति, समन्तप्रकृति-धालर्थेन नान्त्रयः, उपसर्जनलात्. श्चाश्रमाङ्गतयेति, श्वाश्रमप्रयोज्यतयेत्यर्थः, श्वनेन नित्यलं विविचतम्. १६(द्ध)क्क-धर्मकार्षान्तराभावादिवत् क्षचित्वस्थैवानिष्टत्तेः कार्याभाव दत्याष्ट्र सभावतीति. चिचापग्रफललादाविति, चिचायाः १५ पग्रफललादौ. तस्या द्रति, तथा च श्रुतिबद्धास्त्राध्यन्ते विदे कार्षान्तराभावात्कर्मादिवैग्रस्थादा कार्याभाव द्रत्युचीयत इति भावः. ऋचापीति, तथा च अत्यवरपर्याकोचनैव कार्या, नोकार्यविरोध इत्यर्थः. अन्यथा—श्रुत्यासमासासा-भावे. चार्वाकमताप्रवेशेन यच कुच चिद्यस्य कस्यापि कारणल-

- १० मङ्गीसुर्वता कर्मणां वेदन साधनलम् निराक्तें प्रकामित्यभिप्रायेणा इ सुर्व देति . विसारणगीस्य यभिचारनिमित्ताप्रद्वासुकार्यसारणेन परिहरति व्यभिचारस्थेति . एतेनवच्छमाणेन . किङ्कर्मापेचयेति, श्रन्यथा घटमानयेति
  बाक्यार्थज्ञानाय घटादिसारणाय च यागाद्यनुष्ठानप्रसङ्गादिति
- १५ भावः . दुच्छाया इति, यदीच्छामाचे तद्पेचाभावेषि प्रमाणवद्यादि तद्पेचा तदा प्रक्रतेऽपि तुद्धमिति भावः . प्रविशेषे कथं विविदिषासाधनलप्रतिचेष इत्यचाह क्षष्ट्याय इति . श्रविहितेति, श्रविहितश्च तदप्रतिषिद्धश्चेत्यर्थः . श्रमादेखावन्याचविषयले नियामकमाह विहित्स चेति .
- ३० नतु प्रसाभिषन्धिविरहेऽपि तद्योग्रस्य कथन्तद्नार्श्वकलम्,
  न हि दाहाधं स्पृष्टएव विद्विद्दंहतीति नियमोऽसीत्यचाहः
  श्रामेकेति, श्रुत्येकसमधिगम्येऽर्थं तत्तत्कामाधिकारवसाद्यधाः
  श्रुतिः तथाङ्गीकार इति भावः. श्रात्यवेति, प्रसाभिषन्धितदभावाभ्यामेवेत्यर्थः. तदेव विद्यणोति तचापौति. इस्त-
- ३५ समाकोच इति, इसस्येव समाकोचनमित्यर्थः, एकइस्तवदेव होतरहस्तोऽपि. श्रयश्चवञन्तलाश्चियत पुक्तिंकः. सोऽन्वेष्ट्रस्य इति, श्रादिशब्देन "तदिजिज्ञासस्य" इत्यादेसाङ्काहः, प्रक्रत्यर्थ-स्वेव वाक्यार्थान्वयेऽपीक्कानुवाद्यश्चतेस्यीकम्, तथाचोपसर्जने-

नापि प्रक्रायर्थेन विध्यन्ययतस्तरणान्ययो युज्यते हीति भावः.

- ४ तेषिति, "विजिज्ञासितयः, विजिज्ञासितयम्, निर्दिधा-सितयः", इत्यादिन्वित्यर्थः, श्रन वाक्येन्विति विभेयमधा-शर्यम् . ग्रकृते विधिवस्तित . श्रनुवादक्पले हेतुः ध्यायौते-त्यादौति . श्राब्दम्प्रत्ययार्थप्राधान्यमनादृत्येति, श्रन हेतु-रनुवादक्पलम् . स्वौक्तियत इति, प्रकृत्यर्थेनैव विधन्तय-
- ४५ हेत्त्तयाद्रियत इत्यर्थः. उपसर्जनेन प्रकृत्यर्थेन करणामधोपि कोने दृष्ट इत्याद लोकेचेति. ग्रद्धते श्रम्मोरिति, श्रमन्यप्रत्वस्रोति, "क्रियावानेष ब्रह्मविदांवरिष्ठः", इत्यादि वेदनसाधनत्वप्रतिपादकश्रुतिवक्षादिति भावः. श्रयोगस्रोति, इक्शम्ययायोगस्रोत्यर्थः. तथिति, तथाले-यज्ञादिसाध्यत
- ५ रत्यर्थः. वेदनेक्शयामिति, विविदिषायास्त्रतः प्रयोजनला-भावेन वेदनार्थमेवोद्देश्यलादिति भावः. तिद्वियत्वादिति, तस्याः—विविदिषायाः. ननु वेदनेक्शभावे कथं विविदिषे-क्शया त्रमभव रत्याकाङ्कायाम् तदिषयेक्शयास्त्रयम्रयोजन-लाभावेन तत्साधनलेनेवोद्देश्यलादित्या दित्विदिषाद्दीति.
- ५ प्रपानगं: प्रविद्यानिष्टित्तः, प्रादिभन्देनामविष्क्षप्रव्रह्मानन्दानुभव उच्चते . तद्र्येति, वेदनार्यश्रवणाद्यनुष्टानपर्यन्ते त्यर्थः . प्रागुत्तेति, तीव्रविविद्धाहेतुस्तत्यज्ञाद्यधिकारिणः तीव्रवेदनेष्काभावे वेदनीन्गुख्यमापादेदनमाधनश्रवणादाविव ततोऽपि व्यवहितायां श्रवणादिहेतुतीव्रविविद्धाया-
- मिच्छा न खात्, तीव्रविविदिषाङ्गीकारे तु वज्ञाद्यसाध्यल∞

चक्रकयोः प्रसङ्गः रत्यथः. तथापीति, प्रातिकूख्यभ्रव्दः प्रतिकूखपरः, भोजनप्रतिकूखमित्यर्थः, प्रातिकूख्यकेतुपरो वा, भोजनस्य प्रातिकूख्यकेतुरित्यर्थः. तत्प्रातिकूख्येति, वेदनेष्क्रायां सत्यामपि रजस्तमोऽभिस्ततवात्तसाधनश्रवणादौ

- (५ दु:खसाध्यगुरुग्रुषादिसाध्ये प्रातिकूखनुद्धिर्भवतीति रजस-मोनिवर्षणार्थद्धर्मित्यर्थः तस्त्रीति, विविदिषायाः पूर्वे सिद्ध-लाद्रजसमोनिवर्षणार्थमेव कर्मानुष्ठानमिति विविदिषार्थतया यागादिकं श्रुतिप्रतिपाद्यस खादित्यर्थः . गुरुग्रुश्रूषादिदुःख-साध्येऽपि श्रवणादौ प्रातिकूखनुद्धिविरोधिनौक्का रजसमो-
- ०० निवर्षणमन्तरेण न भवतीति यज्ञादिभिस्तादृशेष्क्रायाञ्चन-नौयायां रजसमोनिवर्षणस्थावान्तरस्थापारत्वात् यज्ञादे-विविदिषार्थतया श्रुतिप्रतिपाद्यत्नमविषद्भमिति शक्कते श्रवान्तरेति. यद्ययेवं सति पूर्वोक्तान्योन्याश्रयः स्थिरएव, तथापि दूषणान्तरमाष्ठ तिष्ठे वेदनेति. एवं स्थापारस्था-
- ७५ व्यवधायकलेन विविदिषाकारणलाङ्गीकारे रजसमोनिवर्षण-ग्रातिकूळ्यनिवृत्तिं विविदिषां श्रवणादिकञ्च दारमङ्गीकृत्य नेदनगधनलमङ्गीकर्तुं ग्रक्यमेव, बाधकाभावात्, एवञ्च श्रुत्यन्तरानुषारादेदनग्राधनपरलमेवाच्य वाक्यचाङ्गीकियता-मिति भावः. तद्भक्ताविपीति, तिस्मित्रवेति भावः. भिक्त-प्रविध्यस्यापि भक्तेमीच्याधनलं ज्ञातवतोभक्तीच्छा सभवत्येव,
- प्रविधुरस्थापि भक्तमीचमाधनल ज्ञातवतीभक्तीस्का सम्भवत्वव, तथापि प्रथम कोटिमभ्युपेत्वाह तन्त्र प्रौतिरूपेति. भेष-ज्ञादिभिरिति, त्रादिगम्देन मणिमन्त्रादिगहः. क्याम-

शास्त्रादिमिति, त्रादिश्रन्देन "रोत्रनासक्ताणामूसकस्त-सिप्ततनूर्वधूः। स्रतौ प्राप्तोति सौभाग्यन्दियतिप्रयतामपि॥" ५५ दत्याद्युक्तायुर्वेदसङ्गदः. सञ्जातमाचादिति, प्रेम्ण दति विशेषाधाद्यारः. ज्ञानवदिति, विशेषतो ज्ञानेस्कायां सत्यामपि विशेषतो ज्ञानाभावादित्यर्थः. व्याप्रियत दत्य-नन्तरं न तु विशेषतो ज्ञात दत्यध्याद्यारः. श्रन्ययेति, विशेषतो ज्ञातेचेदित्यर्थः, सिद्धदस्काविरद्यादितिभावः.

- ८० विविद्घायामणेविमिति, यथा जिज्ञासाकारणंतया पूर्वं ज्ञानसन्तेऽपि ज्ञानान्तरविषयिणी जिज्ञासा, तथा वेदनेच्छाया विविद्धिच्छाकारणतया पूर्वं सन्तेऽपि विविद्धिषान्तरविषयिणीच्छास्त्रित्यर्थः . कारणीभ्रताया त्रपि वेदनेच्छाया द्यमाणतयाऽभिमतेच्छासजातीयलादिषमोदृष्टान्त
- ५ द्राया इ न विश्वेषेच्छाया द्राति, विश्वेषविषयाया द्रच्छाया द्रायं: . नतु विश्वेषविषयेच्छासिद्धाविष स्वरूपतएव तदि जातीया तदिषयेच्छेवेस्यतामित्यचा इ न च विष्येति, यद्ययेकसिन्नेव विषये दच्छायामुल्कटलातुल्कटल रूपजाति विश्वेषो सोकसिद्धः, तथापि पूर्वोक्तरीत्या उल्कटेच्छायचा –
- १०० स्तीति तात्पर्थम् . यदा जिज्ञासाविषयीश्वत विशेष ज्ञानस्य कारणीश्वत सामान्यज्ञानादिवाच द्रस्थमाण विविद्धिया विद्यमानविविद्धियोचया विषयविश्रेषावच्छेदास वैस्रच- एवस्त्रूमः, किन्तु स्रोकसिद्धोत्कटलादिनैवेत्याश्रङ्खातदिप शक्ते न सम्बनीत्याद्य न च विद्ययेति, विषयविश्रेषाव-

- १०५ च्छेदातिरिक्तो यो जातिविश्रेषः श्रोत्कव्यादिरूपस् प्रकृते न सभावतीत्यर्थः तादृश्रोत्कटवेदनेच्छाया श्रसिद्धावृत्कट-विविदिषाविषयनेच्छाया श्रसभावादित्यर्थः नतु द्रव्यमाण भक्ताविष कथस्यक्रते जातिविश्रेषसभाव द्रत्याकाङ्काया-स्त्रीतस्य तारतम्यवतीत्यादिना पूर्वसुक्तं स्नारयति भक्ती
- ११० त्विति, भोग्यस्य श्राकारः-भोग्याकारः प्रियलमिति
  यावत्, श्राविभावो-निष्यत्तिः, प्रियलतारतम्बस्य प्रौतितारतम्याधीनलाक्षीतितारतम्बेतात्पर्यम्, तथाच प्रौतिरूपभिक्ततारतम्बेनेव भिक्तविषये कामनायां हेत्रित्वार्थः. ननु
  यादृग्री भिक्तस्वयेष्यमाणलेनाभिमता तद्रूपवेदनविषयलमे-
- ११५ वेखमाणायां विविदिषायां विशेषोऽस्त्रित्याशक्षते दृष्ट्यापीति, विविदिषायामित्यर्थः . क्याम्यत्वमिति, विविदिषाया दति श्रेषः . तथाविधेति, त्रतिश्रयित शैतिरूपलात्मकोय दृष्यमाणविविदिषायाः प्रकारतया विषयः
  तद्विशेषितं यदेदनं तत्कामनामन्तरेण तदिषयविविदिषा-
- ११ कामनापि न सक्तावतीत्यर्थः. नित्वक्कार्यद्धर्मानुष्ठानस्था-त्मात्रययस्ते कचिद्पीक्का न सक्तवेत्, दक्काहेत्स्वत-कर्मानुष्ठानायोगात्, न चेक्कायाविषयवेखचण्डज्ञानमाचा-धीनत्वम्, वेखचण्चे ज्ञातेपि कस्वचिद्क्कानुत्पत्ति दर्भ-नात्, त्रतः कस्वचिद्क्कोत्पत्तेः कर्म हेत्कत्वमात्रयणी-११५ यम्, तच्चेवं सत्यनुपपन्नमित्यत त्राह स्नतिस्सङ्घिति.

त्रसावंमते द्कार्यद्वर्मानुष्ठाननास्थेव, भोगाद्ष्ठोद्दीधित

पूर्ववाषनाविषविविषयवेषच्यानादिक्योत्पण्यपत्तः. न चाज्ञात स्कृतवमाद्धमंदिवयज्ञादिनावेदनेक्याविद्विदिति वाच्यम्, वक्वर्यय्ययायाषयाध्यानां यज्ञादीनामज्ञातस्कृतहेतु-१३० इपलायस्थवात्, यज्ञेन विविद्यन्तीति वाक्यस्य द्वर्य-श्वित्यते, ज्ञतो बुद्धिपूर्वकानेव एतदाक्यविष्ठित यज्ञा-यत्तुष्ठानम्, तदिदसुक्तम् यज्ञादिकानिते, विविद्धा-याधनलेन न विषितमिति च. ज्ञच विविद्यन्तीत्यस्य यश्विष्ठी मनसैवातुद्रष्ट्यमिति विग्रद्वेदनं विष्ठितम्, १३५ "एतमेवविद्वा सुनिभवित्य" दति स्वतम्, ज्ञतो विधिस्ततिविषयस्थैव वेदनस्थाच विध्यन्तराकाङ्का, न तु तदुभयरिक्तायाविविद्धायाः" दति तत्त्वटीकोक्तमणस्य सन्धेयमः.

दति श्रीवाधूससुस्तिस्त्रश्रीनिवासाधार्यपाद्येवासमधिगत-परावरतत्त्रयाथाल्येन तदेकदेवतेन तस्ररणपरिचरणपरायणेन तत्त्रसादस्रथमहाचार्यपरनामधेयेन रामानुजदासेन विरिचतायां ग्रतदूषणीयाख्यायां चण्डमाहताख्यायां विविदिषासाधनत्रभङ्ग-ण्यहस्स्तरुथः ॥

श्रीमते महाचायाय नमः।

## श्रीमते महाचार्याय नमः।

## गतदूषणीयाखाने चण्डमारते ।

## शब्दजन्यप्रत्यक्षभङ्गो नाम सप्तमस्कन्धः।



सर्वाधचोऽप्यनधचोदे हिनां यस सूक्तिभिः।
श्रधचित हरिसस् नमो वेदानसूर्ये॥
श्रतिदृशमखिसस् तम्पुराणं
निगमगृहाहितमय्ययोगगम्यम्।
मम हदि भव हर्षश्रोकसुत्त्वे
दधतु रमानिधिदेशिकेन्द्रवाचः॥

¥

परेषां प्रब्दजन्यलेनाभिमते ब्रह्मापरोच्छे किमचाणामेव कारणता, जनभन्दस्य, त्राचे दोषमा विभूत्यंश इति, श्रचयोग्येविभृत्येकदेगेऽपि (मनः) चचुः प्रस्तीन्यचाणि १० प्रतिक्त्यन्ते किसुतायोग्ये ब्रह्मणीति भावः. दितीये दोषमा ह श्रुतिरिति, जात्यन्थानाङ्गृत इति ग्रोषः, खोके जपदेष्टारः जात्यन्थानाङ्गृते यथारूपसुपदिश्रन्ति तथा श्रुतिरिप नः क्रते यसुपदिश्रतीत्यर्थः. इवेत्यनेनोपदेशदयस्थापि परोचलेन सादृश्यं विवचितम्. श्रनेन वादार्थसङ्गहः. निजाध्यचेत्यादि, १५ खतस्तिद्धं सर्वसाचात्कारो भगवान् परोक्रदुर्थमस्रद्कन यद्र्यश्च जानन् तत्पारितोषिकतया खस्य इषीकेश्वतया खित्रविषयसानसप्रकाशन्ददालित्यर्थः . श्रस्तपरोचप्रकाशः, स दन्द्रियकरणक एव स्थात् न वाक्यकरणक दत्यचाह न चेति, दन्द्रियजन्यः इन्द्रियकरणक दत्यर्थः . वाक्यस्येति, दन्द्रियस्य १० वाक्यनिरपेचलादिति भावः श्रन्यतरेगोति, दन्द्रियवाक्ययोः

- प्रविद्यानित प्रविद्यादित नायः. श्रुम्यति स्थातं, सात्रप्राच्यतः प्रविद्यादेश्य कार्योपपत्तावन्यतरिक्षश्रन्यतर् सहकारित्वकन्यनायामानाभावादित्यर्थः, रक्षतन्ताधिगमेऽपि प्राब्दश्रान संस्कार सन्तिवेन्द्रियस्थैव हेत्विमिति भावः. किन्नामेति, यद्यपि पूर्ववादिना प्रब्दस्य यदिन्द्रियस्प्रतिसह-
- १५ कारिलमुच्चते, तस्वैवेन्द्रियस्य प्रब्दम्पति सहकारिलस्यानेनाभिधानाचैतच्छद्भावकाग्रः, श्रयापि तटस्यस्येयमाग्रद्धेति
  न दोषः. यदा चचुरादीनाम्प्रत्येकं स्यभिचाराच्छब्दज्ञाने च वैजात्यस्थाकृप्तलात् नेन्द्रियस्य वाक्यसहकारिलं सभावति, करणलन्तु सभावति, प्रत्यचे चाचुषस्पर्णनादि वैजात्यस्य कृप्त-
- ३ लात्, नत् प्रब्दस्य सहकारिलेऽपि प्रब्द जन्यतावक्केदकमिन्द्रियजन्य ज्ञानविशेषे कस्पनीयमिति चेत्, न, तथापि
  प्रब्द्जन्यतावक्केदकस्य एकस्थेव कस्पनाचनुरादीनान्सननुगमात्
  जन्यतावक्केदकमनेकद्वस्यनीयमिति वादिन एवाशक्केति.
  मनस द्रति, तथाच तस्याम पूर्वीक्र गौरविमिति भावः.
- ३५ विपरिवर्तामादनेऽपि प्रब्द्वरणकलनिर्धारणद्भथिति प्रव्ह-ति तथापौति - श्रान्धस्येति, तच चचुरादेरव्यापारात् मनस्य कापि करणलानङ्गीकारात् प्रब्द्धैव तच करणलं

वाच्यमिति भावः. प्रत्यस्प्रत्ययादिति, प्रत्यचलमानुभ-विकमिति भावः. यद्यपि नेदं रजतमितिवन्न प्रत्यचनाधः,

- ४० तथापि यौक्तिकबाधोऽस्थेन, मनस्तंविक्तिसामग्र्याश्चव्यसंव-िक्तिसामग्रास विद्यमानतया परोचापरोचक्रपकार्यद्वयद्धा-विद्यक्तित्तात्, श्वतो दशमोऽस्तीत्येकैवापरोचप्रतीतिरिति बुद्धेर्भमलमवर्जनीयमेवेति ग्रद्धाम्परिहरति न च संस्रव रति. भेदाग्रह्मादिति, स्रमस्याप्युपस्चणम् . क्षदाचिदिति,
- ४५ तच-तादृग्रखले, करणान्तरमिष्ठधानखले घीभेदानुपलके-न मनसः करणान्तरमङ्कारिलमेव न पृथक्करणलिमित्यर्थः. यद्यपि मनसः करणलं खमते कुचापि नास्थेव, तथापि परेण खमतेन प्रक्षिते तद्भ्युपगमेन परिचतमिति धेयम्. केति, प्रव्दख प्रत्यच जनकलम्न विरुद्धमित्यर्थः. श्रस्तौति,
- ५० स्तीलविशेषितङ्गोलमित्यर्थः . नन्तसाभिरञ्चातलं यद्यपि न दोषः, तथाणत्यनाञ्चातले वसुमत्तेव न सादित्यत त्राष्ट्र न चास्येति . निवत्त्येति, तञ्ज्ञाननिवर्त्त्यस्य मिय्यालं तञ्ज्ञानस्य साचात्तमन्तरेणानुपपन्नमिति प्रदर्भनाथें निवर्त्य-पदम्, प्रपञ्चक्रपस्य निवर्त्यस्य मिय्यालं तत्त्वमस्यादिवाक्य-
- ५५ स्वापरोचजनकलमन्तरेणानुपपन्नमित्यर्थः. मिथ्यालं ज्ञान-निवर्त्यलञ्च प्रपञ्चस्वोपपादयति स्वत द्वादिना. ज्ञान-माचनिवर्त्यले युक्तमयाच मिथ्याभूतस्येति, मिथ्याभृतस्य ज्ञानमाचनिवर्त्यलं युक्तश्चेत्यन्वयः. मनसोऽपौति, यचकारि-विशेषमनासाद्यसोऽद्दमिति ज्ञानस्य मनसा असम्भवादित्यर्थः.

, एवं करणलङ्करों न खादित्यचा समस-्रा प्रमाणि ताहुश साचात्कारकरणलमसिद्धम्, बात, निवादः, श्रतस्त्रच्या ज्ञानकरणले न विवादः, श्रतस्त्रच्चन्यज्ञानस्य शांबाचमावद्भव्यनीयम्, मनसस्तु तादृशज्ञानकर्णलन्तज्ञन्य-न्नानस माचालञ्च कल्यम्, त्रतो साघवाच्छव्दस्वैव माचात्-हु प्रकारकरणलकल्पनं युक्तमिति भावः . तथात्व इति, मनस-सादृश माचात्कारकरणलस्य दृष्टचरले अवणादिमापेचापरो-चन्नानेष्यन्यच क्रुप्तस्य मनम एव करणलेन प्रब्दस्य करणला-भावाच्छ्रवणादिनिरपेचपरोचज्ञाने ग्रब्दस्य करणलङ्गाह्यम्, तथाच अवणादिवैयर्थमिति भावः . अतर्वेति, मनोग्रा-०० ह्यलाभावे श्रुतिः प्रमाणमित्यर्थादुक्तम् भवति . भावनेति, भावनामहक्तमनोजन्यलेन पराभिमतस्येत्यर्थः. पश्चिकेति. प्रोषितिचिन्तितायाः प्रियतमायाः साचात्कार्वदित्यर्थः. पूर्व-मरोचन्नामस निवर्तकलादर्भनादपरोचपरिभेषः, प्रमाणान्त-राणात्मवृत्तेर्वाक्यपरिग्रेषञ्चोक्तः, द्रदानीन्परोचस्याचजस्य ৩ ५ निवर्तकला (दर्भनात्) सक्षवात् ऋपरोचलं प्रब्दजन्यलञ्च परि-भेषयति किञ्चेति न्यूनत्वाचेति, परोचभमकापरोच-ज्ञाननिवर्त्त्यंत्रदर्भनात्ततो न्यूनवज्ञतादित्यर्थः, न्यूनलात्यरोच-मचमम् समलाद्चजञ्च न चमित्यर्थः . न नेवलम्परिग्रेषात् याचात्त्वग्रब्दकरणलयोसिद्धिः, किन्तु श्रुत्यापीत्याह साम्ना-५ • त्कारस्य चेति । निचाय्येति, चायुधातुर्दर्भनार्थः । तस्मा द्रति, करिय्यमाणोपदेश एव तच दर्शयतिनोक्त

भावः. वेदान्तेति, सूपवर्गः प्रत्यचपर रति भावः. न मांसेति, मांयचचुर्निषेधाच्छुतिचचुरत्तमतमिति भावः. विगौतमिति . नम्बयमिद्धी हेतुः, वाक्यार्थज्ञाने प्र वाकाखातीतादि इपलेनाजनकलात्ताज्ञानखेव जनकलातु, प्रयोज्यलमाचविवचायामासिङ्गिकायामात्पचिकायाञ्च व्यभि-चार इति चेन, त्रनुमित्याचन्यलेन विभेषणात्, चढा, तत्त्वमित्राकाग्रात्य्वार्षं भिष्नमेव, तथा च यस्य तत्त्व-मसिवाकास न खिङ्गलं नापि पचलमापि सातिः तच्छ-१ ० वषजन्यं वाक्यार्यज्ञानं पचः, तदाक्यप्रयोज्यज्ञानलं हेत्-रिति. तत्त्वमस्यादिवाकाजन्यिकिश्चित्रज्ञानवृत्तित्वसाधने दोष-माइ सिद्धसाधनादिति. तत्त्रमस्वादिवाकाजन्ययाव-ञ्चानहत्त्तित्वसाधने दोषमाच पूर्वीक्रोति न चेति, भपरोचनमग्निहोचादिवाकाजन्यज्ञानवृत्तीत्यपि ८५ प्रकामित्यर्थः . पालकामनाया इति, श्रनेनेदन्पश्रमे भ्र्यादिति कामनाया दत्यर्थः. फालेति, फालमनन्धः पाल जननयोग्यता . श्रत स्वेति, पूर्वमनुष्ठानित्यग्नि-द्योचादिकियाविविचता, प्रवृत्तिस्त तव्यनकहतिरिति भेदः . दुष्ट त्विति, निवर्ष्यमिष्यालान्यषानुपपित्तिर-त्यर्थ: प्रतिबन्धो- याप्तिः . ननु महाविद्यानां स्वपरपच-साधार्थात् खेनैव सम्मतिपचितलात् कथनातसाध्यसिद्धि-रित्यचार स्वपरेति, यद्यपि स्वपरपचमाधारश्यक्षा-विद्यानां खभावः, तथायनुकूत्तर्कतद्भावाभ्यां साध-

सिद्धितद्भावावित्यर्थः . योगीति, बाह्यविषयत्वम्बाह्य-१०५ विग्रेथकलम्, ज्ञानाप्रत्यायन्तिकले सतीति वा विग्रेष-षौयम् . ननु कथमिष्टलम्, "निर्विशेषस्रधामान्य"-मिति न्यायेन चचुरादिविशेषानन्तर्भावे प्रत्यचननक-यामान्यामार्भावस्थापि वाधादित्यात्रञ्ज्ञसामान्यतः चामार्भावे सति चचुराद्यवामार्भेदाश्रयणवच्छव्दक्पावा-११० मार्भेदाश्रयणमपि समावतीत्या प्रयेना इ ऐक्स् एक इति. तदेविति, ऐकराम्यमित्यर्थः . तद्दर्भनस्य - साचात्कार-जनकलदर्भनस्रेत्यर्थः . यत्तावदिति, नरप्रकृढलसाभार्थ-मक्करप्रव्यागः. यत द्ति, भपरोचार्थविषयलप्रयुक्त-लाभ्युपगमात् ज्ञानापरौच्छाखेति भावः, न च वर्वपंविदा-११५ इदाचिदापरोच्छात् तदिषयापरोच्छं स्थादिति वाच्यम्, वज्ञानुमितेरप्यापरोच्चापातात् . न चेति, वसुतो ज्ञानस्य खप्रकाशनेऽपि तत्स्वप्रकाशनस्य तेन शानेनायाञ्चलाञ्च तदापरोच्छामिति भावः तदैक्येऽपौति, उपहितसंवि-दाकाषाद्मित् प्रत्यकासीनलात्काषाद्विद्वधिकरणलाद्य १ ए । पारोच्यमिति भावः . नतु संवित्खप्रकाभिति वाक्यजन्य-खप्रकाग्रलेगापरोचलात्त्रज्ञनकलेगापरोच हेतुलं सिद्धमेव, न च प्रत्यचांग्रे जनकलमेव साध्यम्, श्रन्यचा सिद्धसाधनात्, वाकाञ्च विषयां प्र हेतुः न खजन्य-ज्ञानांग्रेऽपि, त्रतः प्रत्यज्ञनकलकास्त्रेवेति वाच्यम्, तदंग्रे--१२५ ऽपि वाक्यातिरिक्तकारणादर्भनेन तस्यैव कारणलादिति

प्रकृते वाक्येति . तष्ट्रीति, तथा च विद्वराधनं हेत्-विश्रेषणवैद्यर्थश्चेति भावः. ननु विषयप्रकाशांशा-भिन्नप्रत्यचां प्रजनकलं साध्यम्, श्रनुमानादिषु विक्रमा-निति जानामीत्यच विक्रमानित्यंत्रो विषयांत्रः, जाना-१३० मीळांत्रस्वप्रकात्रांत्रः, संवित्स्वप्रकात्रेत्यच तु तव्यन्यज्ञान-द्यापि पंवित्त्वेन विषयानाभीवात्तराक्षाक्रेनेव खव्यवदा-रोपपत्ती जानामी खंशान्तरकष्पकाभावात् स्वप्रश्चचहप-खात्मप्रकात्रांत्रो विषयप्रकात्रांत्रसाभित्र एवेत्यदीष इति प्रकृते सत्यमितिः नेति, संविदित्यतीतानागतस्वपर-१३५ साधारणसंविकााचगोचरविषयप्रकार्याग्रमाचेण जानामीति तदातन यक्तिमाचगोचर तदात्रयपुरुषविश्रेषसम्बिखादि-विभिष्टव्यवहारस जानामीत्यंभान्तरमन्तरेणासभावात, ततञ्च दृष्टान्तासिद्धिरिति भावः . यद्यपि विषयां प्रेऽपि ख्यान्तर्भावोऽस्थेव, तथापि विषयप्रकाशांशसांविदन्तर-१४० वत् एतसंविदंगेऽपि परोच एवेति भावः, स्वप्रकाणतथा प्रत्यचलावयाभावेन विषयप्रकाशांशस्थेव तसंविदंशे प्रत्यच-समित्या प्रक्रितुर्भावः . यदा, नतु विषयप्रका प्रांप्रे यदा-त्यचन्तळनकलं साधं, विषयप्रकाशांश्रय न पूर्ववदेशांशी विविचतः, किन्त् विषयावगाश्चंत्रः, दृद्ध साध्यसानु-१ ४ भू मानादिव्यस्ति, इ.इ. लस्ति, स्तस्थापि विषयतया स्वप्नका-्रगांत्रस्थेव विषयावगासितया विषयप्रकात्रांत्रसादिति प्रकृते सत्यमिति नेति, किं पर्वविषयावगाद्यंप्रे

यतात्व चनाञानकां साध्यम्, यत्कि श्विदिषयावगाश्चरी प्रत्यचजनकलं वा, नाद्यः वाक्यस्य स्वप्रकाराशिस् १५० सामान्यविशेषविषयतया भेदस्य दर्शितलेन सर्वविषयाव-गाद्यंत्रे प्रत्यचलाभावात् साध्वेतेक खिमत्यर्थः . न दितीयः, त्रतीन्त्रयलाविक्ष्यपत्किचिदिषयावगाश्चंग्रप्रत्यचनकल-व्यापकस्य वेद्यांग्रान्तर्भूतज्ञानजनकले सोपाधिकलादिति भावः . प्रभैव कुतो न स्थादित्यचाइ परीक्षेति . प्राग-१ ५ ५ विदितखातादशमलस्य यदि कस्विविशिष्टेऽपि प्रत्य-चताधीः, तदा आन्तिरेव वेत्याच उद्देशे(श्ये)ति, त्रतः प्राचीनप्रत्यचाभेद्भमसाचेति भावः. एतेन कदाचिद्पि तच धीमेदानुपस्तभादिति पूर्ववाद्युक्तं निरस्तम्, करणा-नारसियानात् प्राक्षानमा प्रत्यचौत्यादेन तद्भेद्धम-१६० समावात आपरोस्यादेरिति, परोचलापरोचलयोः ज्ञानभेदिनाविरोधात् तिषवन्धनः प्रत्यचे विषये परोच-प्रकाष्रयाचातविर्द इति भावः. विषयधमत्वेऽपीति, विषयधर्मलेऽपि तदनिबन्धने एव पारोच्यापारोच्ये ज्ञानेऽपिवाची, दन्द्रिचलिङ्गादिजन्यज्ञानेषु वैसत्तव्यानु-१६५ भवात्, तथा च एकसिम्नेव करणद्वयप्रवृत्तौ परोचा-परोचक्पज्ञानदयमविबद्धमिति भावः. कास्रभेदेनेति, परोचे विषये सत्यपि अवणापरोचज्ञानसः अवणाननार-परोचज्ञानसः च तत्त्वमस्यादिवाक्येसङ्गीकारादिति भावः. विपरीतवासनायां कथं परीचमपि ज्ञानमित्यचाइ

- १०० विपरीतेति, मननादिभिः विपरीतवासनायामिन स्नायामिति वाक्यात्प्रथमतः परोच्चानस्य लयोक्रालादिन्त्र्यर्थः. (व्याख्यानान्तरम्, यदि प्रत्यचेति, ग्राक्तप्रकामोन् ऽपि परोच एव स्थादिति भावः). नतु न वयमपरोचे परोचप्रकामे श्राक्तिलेनापरोचे परोचर्जतप्रकाममापादः
- १०५ यामः, किन्तु विरुद्धयोरिवरोधाङ्गीकारे ग्रुक्तिले भाष-मानेऽपि रजतस्रमस्खादिति ब्रूमः रति ग्रङ्कामनूच परिषरित श्रय पुनरिति, ग्रुक्तित्वादीति, प्रति-बन्धकाभावस्थाकारणलमतेन, कारणलमतेनाष विश्रोषेति. प्रकृत्विति, विषयगतमपरोचलम्परोचज्ञाने न प्रतिबन्धकं
- १ म ॰ नापि तदभावः परोचज्ञानहेतुः मानाभावादिति भावः .

  तथ्याविधेति, परोचविषयप्रयोग इवापरोचविषयप्रयोगे—

  ऽपि तच्छत्रेसादवस्थलादिति प्रष्ट्र्ण सामग्री द्रितेत्यर्थः .

  श्रुत एवेति, श्रपरोचे विषयेऽपि परोचप्रत्ययसाङ्गी—

  कारात् याष्ट्रभावात् प्रिष्यसमूस्रस्तर्भ इत्यर्थः .
- १ प् विषये इति, विषयं पर्यवसाने तु पराभी हं साभी हं साधयति, यथा दृश्यते च धूमसासादिक्रमानिति . सानिष्टस्यसञ्जनमित्यच हेतुमा इप्रसञ्जने लिति, प्रसञ्जन विपयं पर्यवसानात् प्रसञ्जन तद्भावसानिष्टतात् श्रनिष्टपर्यवसानित्यर्थः . परानिष्टनेव प्रसञ्ज-
- १८० नीयमित्यच हेतुमाह स्वाभीष्टखेति, त्रापाद्यविपर्ययस्य खेष्टमाधनलादापाद्यस्य चेष्टले तदभावासिद्धेः न खेष्टसिद्धि-

रित्यर्थः . उभयमिति, प्रमञ्जनं खेष्टग्रमञ्चञ्च परेष्ट-मित्यर्थः . प्रमञ्जनस्य खेष्टलसुपपादयति स्वत इति . मित्योतदिति, परोचज्ञानस्य मित्यालेन तदभावस्य पर-

- १८५ मार्थलेन रष्टलात् परमार्थलेन रखमाणाभावप्रतियोगिलेनानिष्टलसुपपद्यत इति भावः. पश्चात्तनेति, श्रवणाद्यनन्तरभाविष्रत्यच्छापि मिष्यालात् तद्यनिष्टमित्यनेन तर्नेणानिष्टमेव सिध्यतीत्यर्थः किञ्चाभावस्य
  सत्तादेव हि प्रतियोगिनः परोषज्ञानस्यानिष्टलं वाच्यम्,
- १०० श्रभावस्य सत्तद्य मिय्यालस्य ग्रुक्तिरजतयोरिवाविरोधा-पादकलादास्यम्, तद्य न सम्भवति सत्यमिय्यार्थयोर्विषद्ध-लात्, श्रन्यथा बाध्यबाधकभावानुपपत्तेः, तस्मात्यरोख-तदभावयोरिवरोधासिद्धेः परोचाभावासंभवास प्रसञ्जक-स्थानिष्टलभित्याह श्रुक्तावित्यादिना तवाविरोधापादकस्र
- १०५ भवतीत्यन्तेन . सार्त्यमध्यीत्यनन्तरं तत्र सभवतीति ग्रेषः .

  सत्यमिति, सत्यं ग्रुक्तिलिभत्यन्यः . साधलेनाभिधीयत

  इत्यन विरोधादित्यनुषञ्जनीयम् . श्रविरोधापादकञ्ज भवतीति, परोचतदभावयोरिति ग्रेषः . परोचज्ञानसा
  परोचक्षमानिवर्तकलेऽपि ग्राम्द्रज्ञानस्विन्द्रियेणापरोच-
- २१० ज्ञानादेव भ्रमनिवृत्तिस्खादित्यचा दुष्टिन्द्रियेति, दोष-माद्यात्वादाप्तोपदेशे सत्यपि कवित्र तत्त्वापरोद्यसुत्पद्यते, किन्तु भ्रम एवेत्यर्थः. एवं विवद्धयोस्मित्रपाते ग्राफि-तत्त्वज्ञाने सत्यपि रजतभ्रमस्खादित्यापादनार्थमभिष्रेत्य तत्र

दोष जनः, इदानीन्वपरोचेऽपि परोचप्रकाग्रोऽस्ति ११५ चेच्छ्रकिलेनापरोचेऽपि रजतलेन परोचं खादित्यापाद-नार्चमभिप्रेत्य दोषमाच तथिति, त्रयोग्यताज्ञानस्रति-बन्धकन्त्रेति भावः. यदा श्रप्रामाष्यग्रद्धादशा विविचता. उदेत्येवेति, तचातुभव एव मानमिति भावः . विश्रेषत द्रति, प्रत्यचयोग्यार्थं विश्वेषतो दृष्टम्तद्योग्यार्थं सामा-९ २० न्यतो दृष्टमिति विभागाभिप्रायेणोक्तम् . तथाविधेति, त्रम्यादिवत्रत्यचार्थगोचरे व्यत्यर्थः . तदानी स्रत्यचे परोच-प्रकाशो व्याहतः, श्रम्यादिनं तथा, ब्रह्म तु तथैव, नित्या-परोचलादिति गद्धते योग्यतेति. त्रश्रिरपि तदानी-मार् कानां योगिनामी श्ररस हिर् कार्भादेश प्रत्यच ११५ दत्याइ यस्य कस्यचिदिति. तस्रत्यपरोचे तस्य परोचं व्याइतमिति प्रद्वते तथापौति . तहीति, तत्र परोच-व्याघाताभावान याचात्कार्यमर्थनमित्यर्थः यत्पुनिरिति, यदि प्रत्यचे परोचयाघात इत्येवोच्यते, प्रत्यच इति च प्रत्यचयोग्यलं वा व्याइतलेनाभिमत-२३० परोचजानानन्तरमपरोच इति वा विवचितम्, तथा च द्रामलस्य प्रत्यचयोग्यलात् श्रननारस्यत्यचदर्भनादा परोच-व्याघातात् अपरोचसभाव दस्यत दत्यर्थः. ननु तदा प्रत्यचे परोचप्रकाप्रसीव व्याघातः, यदा च दप्रमलस्रत्यचन्तदा तवापरोचज्ञानसमर्थनमिति स एव दृष्टाना दत्यवाद ११५ यदा चेति . ततश्चेति, ग्रुद्राणामनैवर्णिकलेऽपि अनु-

मानाधिकारस्थानपायात् त्रानुमानिकापरोचज्ञानस(व)त्वा-नेषामपि ब्रह्मविद्याधिकारस्थादिति भावः, श्रादिश्रब्देन श्रवणादिवेयर्थं विविचतम्. किञ्चेति, न च माचिष-सदीयलाभावात् तम्प्रत्यपरोचलक्षेति वाच्यम्, प्रास्तार्यस २ ४ ॰ जानामीत्यादिक्पेणाज्ञानावक्केदकार्थव्यवहारजनकस्य गा-चिणोऽपि तदीयलादिति भावः, न च वृत्त्याऽपरोचलं विविचतम्, ब्रश्चणस्खतीपरोचलेनातथात्वादिति भाव:. हृष्टान्तासिद्धिरिति, ननु खतौपरोचार्थमाचिववयलक ता दु गार्थ विषयतमा चन्वाता खड्पमादाया खोवेति २ ४ ५ चेत्, किमयं हेत्स्खतोऽपरोचार्थांग्रे श्रपरोचजनकल-साधकः, जत तदर्थमाचे, न दितीयः, लङ्गटस तिष्ठच द्रत्यच घटांग्रेऽप्यपरोचतापत्तेः, नाद्यः, द्रामस्वमधीत्यादि-वाक्योदाहरणायोगात्. श्रत एवेति, वाक्यसापरोच-ज्ञानजनकलासिद्धेः त्रपरोचार्थगोचरलङ्कारणतावच्छेदक-१५० मित्यपि निरस्तिमत्यर्थः. मत्यमेव हीति, संसारस्य मत्यलभगवत्यक्क्पनिवर्ष्यलञ्च माधियव्याम इत्यर्थः, मत्य-त्रभाधनानियात्यातिस्रसिद्धाः, सत्यते वा मियाते प्रमाणबन्नादौश्वरसङ्कल्पनिवर्त्यलस्थाविश्वकलादन्यथा-षिद्धिस्ता. "तर्ति शोकमाताविदि"त्यादि, ननुपा-१ ५ ५ सनसापि ज्ञानलात्कयं ज्ञानमाचनिवर्त्यलस्य निरास इति चेस, धानादिभिस्रखेव परेण ज्ञानलाङ्गीकारात्तिस्रवर्ध-लखेव तदिष्टलात्तस्वैवेदनिरस्तताभिधानेन दोषाभावात्,

किश्च उपायनादिना निवन्ती सुसुचादिसहकारिणोऽपे-चितन्तास ज्ञानमाचनिवर्त्त्वम्, तस्रते तु उपायनादि

- १६० यवं ज्ञानार्थमपेच्यते, ज्ञानेन तु बन्धनिष्टत्तौ न किञ्चिदपे-च्यत इति. युक्तिः-युक्तता. व्यावङ्गारिकमिति, तथा च डेलियद्धेः न मिच्यालगाधनमिति भावः. किश्चिय्यार्थे।ऽस्ति उत न, दितौय त्राह प्रश्चंसो हीति, विद्यमानतामाचं सत्यलकातिरिक्तम् त्रनिरूपणादिति भावः. त्राद्य त्राह
- १६५ सत्यपौति, तेन-ज्ञानेनेत्यर्थः. श्रम्ययेति, न चेष्टा-पत्तिः, सुषुप्तिकाले सुद्गरादिना ग्रुक्तिनिष्टकौ यदि रजतस्वापि निष्टक्तिः, तदा ज्ञानानिवर्त्त्वप्रमङ्गात्, श्रनिष्टकौ निर्धिष्ठानाध्यासप्रमङ्गात् दूषणान्तरमास् संविदिति, भ्रान्तिज्ञानेत्यादिदोषस्य तत्त्रज्ञानप्रतिवश्य-
- १०० कलादिति भावः. समावे वेति, तत्त्वज्ञानोत्पत्त्यथं हि भान्तिषामय्युष्केदकष्पनम्, तद्यां षत्यामपि तत्त्वज्ञानो-त्यन्तौ किन्तदुष्केदकष्पनेनेत्यर्थः. दितीयप्रत्यचज्ञानोत्पत्तेः प्राक् तत्सामय्यनुवर्त्तते, न वा, दितीये दोषमाह तत्सामग्रीति, षाचात्कारपामय्यभावे भ्रमपामय्युष्केदे-
- २०५ ऽपि तत्त्वसाचात्कारानुत्पत्तेरित्यर्थः . श्राधे दोषमाष्ठ तस्याच्चेति, तत्त्वसाचात्कारसामगीयत्ते अमसामगी-सत्तेऽपि प्राथमिकतत्त्वापरोचवत् दितीयादेरणुत्पत्ति-सभावादित्यर्थः . नित्येति, नित्यतात्मकखाभाविकत-मित्यर्थः . किन्यतियन्धकनिवर्त्तकिश्विश्वानमेव, जत

- १ म ० स्वरसवाहि, चाचे दोषमाह स्वन्धोऽन्धेति. दितीये दोषमाह नित्धेति, नित्धे प्रतिवश्वकामावात् तिन्न-वर्णस्वकार्यास्कप्रत्यक्य कर्ण्यमित्धर्थः ननु आन्तेः पुनरप्यननुत्पादार्थं तस्यामय्युच्छेदकलस्यायमिकप्रत्यक्य कर्णनीयमिति चेत्र, सामग्रा मिस्राले तस्या प्रपि
- १ म ५ खड्यतः सत्ताभावेन प्रचुत्यस्थानात् तद्या चिपि निह-त्तिसाद्धान्तिकारणनिहत्तिरित्येव वाच्यम्, तचायेनमि-त्यनवद्या, सत्यत्नेनापरोच्यानिवर्ण्यन्तनवेष्टमिति भावः. खाभाविकप्रत्यचप्रतिबन्धकतया तदुच्छेदकस्पनमित्यच प्रामुक्षविकस्पे प्रथमप्रिरसि सूपणमाद प्रतिबन्धेति.
- १८ दितीयेऽपि पूर्वोत्तिविकस्पमिमित्रायप्रथमिति दोषमाह प्रत्यस्मिति, प्रत्यचम्धानिकारकोच्चेदे सक्षेव वाच्यम्, तद्य तदा प्रत्यचप्रतिवश्यकतोक्तेः, तदुच्चेद्द्यु यदि प्रत्यचेष स्नात् तदान्योऽन्यात्रय दत्यर्थः . दितीच चाह प्रतिवश्य दति, चात्राक्षे चपरोचे व प्रतिवश्यकं विद्यावादित्यर्थः .
- क देश किन्तु न दितीय दलतः प्रागेवान्योऽन्यात्रवणादिति पाठः, स तु सगमः, मङ्गरोऽपि तद्तुसारेष योच्यः. तद्मुवन्तिनस्थेति, प्रागभावपरि(कस्पनं) पासनं हि सर्थां सामग्रां कार्यविक्रमायोगात् प्रतियोगिकारस्विघटनेनेव वास्त्रम्, तस्र निरस्तमित्यर्थः. भ्रमाननुवृत्तिरेव सर्थताध्य-
- ३०० वसायग्रेथिकानाच परोचजानाचेति ग्रङ्कते प्रशिक्षेति . उत्तरकादिति, प्रत्वचिक्किष्ण ग्रुक्तेकाचे विप्रवस्थक-

वाक्याद्रजतधी बदेती खुमना दिखार्थः . श्रपरी श्रेऽपीति, धान्तिरपी खन्यः . एतदिति, श्रपरोच श्रानदारा एत-दर्थस अवणासुपायसी पदेशासी गात् . प्रत्यचपरिशेषम-

- ३ ५ खुपमस्य वाकापरिशेषन्दूषयित श्रस्तु वेति प्रत्यगिति, बादिशस्त्रेम ममस्यागदेतस्रोद्दमस्रीत्यस्मित्रर्थे स्नातन्त्रा-मतुमानपरित्यागदेतुरापरोद्ध्यविदेषितश्च रुद्धते, प्रत्यक्-पराश्चुखलादिस्वयंत्रेन साध्यविद्द्वेन व्याप्तेत्वर्थः • तुस्येति, वाकास्वाष्पपरोद्धविदेषशीस्रतादित्वर्थः • दर्शनेति, दश-
- ११ मक्तमधीत्यच दृष्यत इति भावः . तदिति, तचायपरोचजनकत्वदर्भनस्याचिद्वेरिति भावः . तदिति, दर्भनधन्देदेऽपौत्यर्थः . इन्द्रियेति, मनिष प्रत्यन्पराङ्सुखलधन्देदाच विषद्धयाप्तिनिश्चयः, प्रत्यम्विषयस्य प्रष्ट्स्थापरोषजनकलक्ष्येद्द्यायान्तुस्थन्यायस्य तदिषयस्थानुमान-
- ३१५ ध्यपि तयेत्यभिप्रायेणादिशब्दप्रयोगः. दुन्द्रियादिष्ठे-वेति, क्यतः अपरोजधीसामध्येस दिश्वये कुप्तसात्तस्येव प्रत्यम्बिष्यसम्बद्धनं युक्तमिति भावः. दशमोऽद्दमिति ज्ञाने अपर्याज्यसम्बद्धाः कथमित्यभाद सामग्रीति, प्रव्होप-यीतव्यग्रमसम्बद्धनर्येव रहात दति भावः. तेवामिति,
- ११० भेदवासमानिराचे चवावास्त्रखापरोचज्ञामजनकलङ्गस्यते, एवमिन्द्रिचस्वेव कस्त्यतामित्यर्थः . तद्पौति, परिभवो चि वार्षमिष्टिक्तर्नापि प्रतीतिनिष्टक्तिरित्युक्तम्, व्यतो-प्रामास्त्रमृद्धिः परिभवः पर्यवस्त्रति, प्रकृते ज्वासाभेदानु-

मानेन ऐकापतौतेरप्रामाखानुद्धिरस्त्रोनेत्रार्थः . भ्रमान्तर-३ १ ५ प्रतिबन्धः परिभव इति चेन्न, सञ्चातेऽप्यपरोचेऽपौत्यादिना त्रपरोचवाधेऽपि भ्रमानुहत्तेः प्रागेव दर्शितलात् . क्य-क्विति देतविषयलाद्विरोधाद्वजावज्ञिनीव कुत इति भावः . निश्चितपदेन निश्चयद्वेतुले सिद्धेऽपि सुविशेषणं विशेषविषयलार्थं सादित्यचार विशानमिति विशेष-३३० जेन विशेषविषयलिसह्येति . तज्जन्येति, अवणं श्रोतय इति विदितं विविचतम्, ततो जातं श्रावणम्, प्राथमिक-परोचज्ञाने व्यभिचार इत्यर्थः . प्रग्निहोचादिवाक्ये प्रयोगो-ऽप्रयोजक दल्यनाच परिचारस्य चेति, मिथार्थनिवृत्त्या ३३५ प्रपरोचज्ञानकच्यनस्य निरासादिति भावः. योगज-धर्माचजन्यजन्यलाव कियमाचात्कारितव्यापकं विषयजन्यत-सुपाधिसेत्याच विषयेति । न वाक्येति, प्रत्यचले त न वाक्यजन्यताहेतुः प्रयोजकः, किन्सर्यजन्यतमेव हेतु-स्खात, ततश्वायं सोपाधिक इत्यर्थः. किं यावत्तत्तम-३४० सादिवाकायक्रयः पचः, उत श्रवणाद्यननर्भावियक्ति-माचम्, श्राचे मननात् प्राथमिकयकावंत्रतो बाधमिन-प्रेत्य दितीय तर्वेव व्यभिचारमाह सोऽपौति . दृष्टान्त-स्येति खप्रकाणवस्य दणमवस्य चास्त्रकाणवात्स्वतः प्रत्य-चलाभावाचिति भावः. विगीतमिति, ननु माध्ये ३ ४ ५ समब्दस्य भिन्न(जन्य)परले तत्त्वमसिवाक्यार्थविषयप्रता-चर्चाप्रसिद्धेः, तव्यनकस्थाप्रसिद्धा तद्वेदसाधनमनुपपसम्,

जनकपरले कस्यापि वाकास्य स्वार्थगोत्तरप्रदाचजनकला-भावात् प्रतियोग्यप्रिसद्या तद्भेदसाधनमनुपपन्नम्, खार्थ-प्रब्देन खजन्यज्ञानविषयलं विविचला इन्द्रिये प्रतियोगि-३५० प्रसिद्धापपादने बाधः, खस्यैव खजन्यश्रावणज्ञानविषयतया खार्थतात् विषयतया खगोचरज्ञानजनकताच खार्थ-प्रब्देन भिस्नलमापं विविचला खिभस्वविषयप्रयाचननकस भवतीत्यृक्ती बाधी दृष्टान्तासिद्धियः, खजन्यत्रावणज्ञानस तकारलादिविषयलात्, नन्वसु खत्रब्दो भिष्मपर एव, न ३ ५ ५ च तत्त्वमसिवाक्यार्थप्रत्यचाप्रसिद्धिः, घटादिगोचरप्रत्यच-खैव प्रमेचलादिसामान्यसचणाप्रत्यासत्तिजन्यस्य तत्त्वमसि-वाक्यार्थगोचरलादिति चेन, बाधादेव तत्त्वमिवाक्य-गोचरसामान्यसच्य(णा)प्रत्यायत्तिजन्यज्ञानसापि तत्त्वमसि-वाक्यगोचर्तया वाक्यस्य तच जनकलात्, न च सामान्य-३ ६ ० प्रत्यासिकन्यज्ञाने सिक्षितिविषयप्रतियोगिकसौकिक-प्रत्यायत्तेर्जनकलाभावास तस्य प्रत्यायत्तिदारकश्चनकल-मिति वाच्यम्, सिक्कष्टविषयां में कौ किकप्रधासत्ते-र्विद्यमानतया तस्या जनकलस्यावर्जनीयलात्, न श्वप्रति-बद्धा सामग्री कार्यम जनयतीति केनापि वक्तं प्रकाम, ३ ६ ५ कस चित्रतिबन्धकलकस्पने च न किञ्चित्रमाणमस्ति, त्रसु तर्हि जनकपरसेव, न च प्रतियोग्यप्रसिद्धा साधा-प्रसिद्धिः, प्रब्दो वर्त्तत रति वाक्ये खार्थविषयप्रत्यच-

जनकलस्य प्रसिद्धलादिति चेन्न, तचैव यभिचारात्, त्रसु

तर्षि स्वन्यज्ञानविषयप्रशास्त्रज्ञनकलाभावसाध्यः, इन्द्रिये ३ ७० च प्रतियोगिप्रसिद्धिः, न च बाधः, विषयतातिरिक्तरूपेण साजन्यलस विविधितलात्, वास्त्रप्रत्यस्य विषयतारूपेणैव तव्यक्तात् सकरणकलं वा सजन्यमिष विविचतिमिति चेन, प्रब्दो क्लंत इत्वच खिमचारात्, प्रसु तर्हि खिभवविषयप्रत्यच्चनकताभावः, न च तकारतादिप्रत्यच-३ ७ ५ वदकमाहाधः, सगोचरप्रत्यचस्त्वविषयतस्य स्त्रिस-विशेषस्तात्, वय्येवकेन्द्रिये प्रतियोगिप्रसिद्धिः, तथापि प्रव्यक्तप्रादिप्रव्यक्तवने प्ररीरे प्रचिद्धिरिति चेन, वर्व-भरीरादिविषययोगिप्रत्यसादिविषयसेनाप्रसिद्धे-रिति. उचते, साध्ये सापदिसामपरसन्त, साध्यमसिद्धिश्च इ ८ व सामान्यप्रतासच्या सर्वविषयप्रत्यचजनकेन्द्रिये, न चौत्रवाधः, खार्थविषयमावक्छेदेन प्रवाचनकभेदस बाध्यमादिन्त्र-वक्षः प्रत्यावित्रभूतवासान्धात्रयवर्षविषयावक्षेदेन प्रत्यन-जनकातात, विषयस च साविवयकताव केंद्रेनेव विषयतया वनकतात, व च प्रम्ही वर्त्तत इत्यच श्रमिचारः, कर् कागोचरवृत्तिकवास्त्रमण हेतुलात्, प्रस्ते वर्तत इत्यस स्त्रोचर्डित्ववात्, श्रस् स समद्युक्तपरम्, न चोक्रवभिचारः, पूर्ववदेव हेतुविश्रेवकात्, प्रसु वा विध-बतानविक्श्यस्य तिकारपता विक्षितजन्यताश्रयद्वानविष-वत्रायक्त्रनकामावस्याधः, प्राम्बदेव हेत्विकेषणाच न ३८० पूर्वेक्षम्यभिषारः . चसु वा स्वतर्यकर्म सम्मानम्, न

- च पूर्वोक्त्यभिचारः, ज्ञानप्रत्यचपद्यत्याचेन स्वकर्णक-प्रत्यचिवयज्ञानजनकभेद्य साध्यलात्. चसु वा खगो-चरप्रत्यचाविषयस्वभिन्नविषयप्रत्यचजनकलाभावः, प्ररीरादौ च प्रतियोगिप्रसिद्धिक्का, न च सर्वस्य प्ररीरादिविषय-
- ३८५ योगिप्रत्यचादिविषयलात् साध्याप्रसिद्धः, योगकधर्माध-जन्यलेन सागोचरप्रत्यचिविषेषणात्, श्रव च साध्ये वाक्य-लादित्येव चेतुरिति प्रत्यचकरण्य भवतीति वा विष-यतातिरिक्रक्षेण प्रत्यचकनकं न भवतीति वा प्रत्य-चकनकतानवक्केदकविषयतातिरिक्रयावत्स्तृतृक्तिधर्मकमिति
- ४०० वा साधम, अच चरमसाधे विषयतातिरिक्तपदम्नाध-धिभचारवारणाय, एवस खतोऽपरोचविषयलादेरनव-च्छेदकलसिद्धा रष्टसिद्धः, एतेषु चिष्यपि साधेषु वाकालादित्येव हेत्ररिति. विगीतिति, तत्त्रमस्थादि-वाकाजन्या तदगोचरा भीः पद्यः. स्वप्रकाशतया सांग्रे प्रत्यच-
- ४०५ लात् वाधवारणाय वाश्ये स्वविषय रत्युक्तम् . वाक्येति, घटप्रत्यचे श्राभित्रारवारणाय विशेषणं, वाक्यप्रत्यचवारणाय विशेश्यं, वाक्येतर्पदं वाक्येतरमाभपरम्, तेन वाक्य-जन्यले वित वाक्याविषयलं पर्यवस्थति . सनित्रप्रसञ्ज-वेति, अग्निशोत्रादिवाक्येव्ययपरोचधीजनकलस्य तद्यायेन
- ४१० याधनसभावात्, यथा तत्त्रमसादिवाकाजन्यज्ञानलेनाप-रोचधीजनकलसाधनेऽतिप्रसङ्गः, न तथाऽसादुक्रव्याप्ताविति वस्त्रकामिति भावः . समत्वेऽपौति, स्वापनाऽनुमानस्य

हि प्रतिरोधो दोषः, प्रत्यनुमानस्य तु स्थापनाप्रतिबन्धेक-पाललाम प्रतिरोधो दोष इत्यर्थः . वस्तुतोऽस्येव विवची-धर्भ बीधकमित्याच न चेति . श्रविश्रेषादिति, न्योति-ष्टोमादिवाकावात्त्रावान्तरोपाधेरभावादित्यर्थः . चार्षविषयतं तत्त्वमस्यादिवाक्ये विश्रेषः, ज्योतिष्टोमादि-वाक्ये तु तदभावाश्वातिप्रमङ्ग दत्यचाह न चेति . नतु क्यं ज्योतिष्टोमादिवाक्ये तत्प्रसङ्गः, अपरोचार्थविषयल-४२० इपप्रयोजनस्य तचाभावादित्यचार तचापीति, त्रप-रोचार्षविषयतं हि अपरोचज्ञानविषयार्षविषयक्ततम. तथा च अपरोचन्नाने आपाद्यमाने अपरोचार्थविषयलमपि **मरै**वापादितसावतीति नावान्तर विशेष दत्यर्थः . पूर्वेषा-न्यद्तुमानानामिष तु प्राग्नुक्तार्थापत्तिरेव विपचे बाधि-४ १ ५ केत्युक्तसुत्थाय निराकरोति निन्तित्यादिना . वाक्यार्थ-ज्ञानादिति, वाकार्थी ब्रह्म, तञ्ज्ञानादित्यर्थः, न तु वाक्यजन्यं ज्ञानं विविचतम् . उत्तरच ब्रह्माणि चेत्यादिना करणपरिश्रेषात्रायाच्या विषयजन्यलसुपपादयति प्रत्य-श्वेति . अथेति, तत्त्वमसादिवाक्यसापरोचन्नानजनकल-४३० इपोद्देशसिद्धार्थमीयरयोगिप्रत्यच्चित्रतया सिद्धसाधन-वारणार्थस माध्ये तत्त्वमसादिवाकाजन्येति. अर्थेति. तत्त्वमसादिवाक्यजन्यतदर्थमाचविषयज्ञानवृत्तीत्यर्थः, सि-तत्त्वमसिवाक्यजन्यशाब्दानुभवसंस्कार्महरूतमनो द्धानी जन्ये सोऽइमिति प्रत्यचे सत्त्वेन सिद्धसाधनवारणार्थमूर्व-

- ४६५ वहुद्देश्वविद्वार्थश्च तत्तमधिवाकाजन्येति विशेषणम्. तथा-पौति, ब्रह्मोतरविषयले साधाभावस्य विश्वितलाद्धेतो-सान्दिग्धलासन्दिग्धानैकान्यमित्यर्थः, न चानुपदोक्ने मानसे सोऽइमसीति प्रत्यचे व्यतिरेकनिश्चयात्र सन्दिग्धानैकान्य-मिति वाच्यम्, परमते मनसोऽप्रमाणलान्तकतेनैवास्योक्तलात्.
- ४४० यदा तत्त्रमखादिवाक्यजन्यज्ञानान्यज्ञानलं वा विविचितम् .

  तत्त्वमस्यादिवाक्येति, वाक्यातिरिक्रजन्यक्यापि ब्रह्मसाचाक्वारस्य सत्तात् ब्रह्मेतरविषयलस्य च तत्राभावाद्वेलभावादेव
  न सभिचार दत्यर्थः . श्रद्यापौति, श्रुतेरान्यपर्यस्थोक्वलेऽपौत्यर्थः . श्रूयते सौति, दर्भयति भगवान्त्यनत्कुमार दत्यच
- ४४५ वाकाक्ष्यकरणस्य विविध्वतलाचाचुषज्ञानसुख्यस्य दृशेसाचा-सुख्यलात् कुप्तशब्दप्रमाणश्र(त्रा)क्यासुरोधेन परोचज्ञान एव दर्शनवदनेकविशेषविशिष्टावगाचनक्ष्पग्रणयोगादृत्तिः, द्व तु करणान्तराससावात् धर्मवीर्यस्य च प्रथक्करणले गौरवायानससादकारिलेनोपपत्तेस्तंस्काराजन्यलेन सृतिला-
- .४५० भावात्, पक्षतेश्व दर्भनवाचिनसादृक्षातिभयेन प्रत्यचल-सुखेन सचणौचित्याच सम्प्रपक्षतौत्यनेन प्रत्यचलसिद्धित्-त्यर्थः. मोश्चसाधनेति, "सृतिस्त्रे सर्वग्रन्थीनां विप्र-मोच" दति श्रुत्यनुसारात्त्रयोक्तमिति भावः, "तस्मिन्द्र-ष्टेपरावर" दत्यपि श्रूयते दति चेस्न, प्रत्यचपरलेऽपि सचणाया
- ४५५ वाच्यलेन स्तिसकारत्ययविष्ठतमाधनलस्तारस्यानुरोधेन दृशे-र्दर्भनममानाकारपरलौचित्यात्. ननु लन्मते योगिप्रत्यचस्र

यन्धनिवर्तकलाभावात् कयं तेनान्धयासिद्धिरित्वपाद्य यद्यपीति, तन्मतेमिथ्या(र्थ) भृतयन्धस्यापरोत्तवाननिवर्षे-नाद्योगिप्रत्यचमादायान्यया सिद्धिस्थादेवेत्यर्थः . नन्बनी-

- ४६० किकप्रत्यच्च प्रत्यचभ्रमानिवर्तकलाच योगिप्रत्यचेणान्यथा-विद्विरिति चेत्तर्षि चौकिकपिक्षकर्षजन्यप्रत्यच्छैव भ्रमनि-वर्तकतया ग्राब्दप्रत्यचकच्यनानुपपत्तेः त्राचौकिकपिक्षकांज-न्यप्रत्यच्च भ्रमनिवर्तकले गौरवात् . तिचिति, त्रम्यच प्रत्य-चान्तर्भाव प्रयोजकलेन क्षुप्रस्य प्रत्यचकरणलस्य ग्रब्दे ऽपिषत्वात्
- ४६५ प्रत्यचान्तर्भावस्थात्, न चान्यच ब्रह्मात्मकविषयप्रध्यान्य-लन्तप्रयोजकलेन क्षुप्तम्, तत्त्वमस्यादिवाक्यस्यापरोचधीजन-कलस्थाद्याप्यसिद्धेरित्यर्थः, यदा इनवीनः, त्रात्मा तावत्स्वतो-ऽपरोचः "यत्मात्सादपरोचा"दिति श्रुतेः, तत्र साचादिति ज्ञानिक्रयाय्यवधानस्य निषिद्धलात् घटादिकञ्चापरोचात्मय-
- ४०० ध्यसिति, म एव तदपरोचता तदपरोचानुभवस्य तस्तानुभवस्वेव तदधिष्ठानात्मगोचरत्वात्, तर्षि मत्तिमव घटादेरपरोचलमपि मर्वदा स्वादिति चेम्न, प्रमाहचैतन्यतादात्यस्य मर्वदा श्रमत्वात्, श्रतएव देवदत्तस्वापरोचतादशायां
  मर्वस्वापि घटादिरपरोचस्यादिति निरस्तम्, तदविक्कमचै-
- ४०५ तन्यस्थान्यस्पृति भिष्मवात्, त्रतएव घटापरोच्चवद्यायां रसगुष्तवादिकञ्चापरोचं स्थादिति निर्द्यम्, चचुर्जन्यवृत्तेरसा
  चविष्क्रस्रचैतन्यानभिव्यञ्जकलात्तव्यन्यायाएव वृत्तेस्वद्परो
  चताव्यञ्जकलात् सुखाद्यविष्क्रस्रचैतन्यञ्च वृत्तिं विनैवाभि

- यक्तम्, तखानादृत्वाद्ध्यथावात्, तर्षं धर्मादिकमणपरोत्तं ४ - सादिति चेत् न, तसानुद्भूततया अप्रत्यचलात्, स्रह्पविशेषस्य परमत दव तचायपेचितलात्, यथा संयुक्तसमवाये वत्यपि न धर्मादेरपरोचञ्चानजनकलम्, एवमस्रस्यते तस्यापरोचता-नभियञ्चकलात्, तस्याद्यव्यदसुद्भूतं यदा यदभिश्चचैतन्या-भित्रम्, तत्तदा तस्यापरोचतादाव्यात् भवत्यपरोचम्, श्चा-
- ४ ५ मापरोचलन्तु चैतन्यस सक्षेपेयेव दक्तेस्तपरोचार्थ विषयलम्, न चापरोचार्थविषयलमेव ज्ञानसापरोचलञ्चेतन्यदक्तिसाधा-रणमिति वाच्यम्, चैतन्यस सुखसाचात्काराभावल(कारला-भाव) प्रसङ्गात्, ज्ञतएवानुमित्यादिर्नापरोचः, सिङ्गादिज-न्यदृष्यभियक्तंत्रेतन्यसार्थभिञ्चलात्, न च योगिप्रत्यचस्या-
- ४८ प्रत्यचलप्रसङ्गः, तस्यायुद्भृतिवद्यमानपदार्थं स्वविहितेऽपि चनु-रादिसस्ययोगसभावेन विषयचैतन्याभिस्यक्षेसाचात्, चवि-द्यमानेऽनुद्भृते न तञ्चानस्रत्यचम्, किन्तु योगाराधितप-रसेस्ररोपदेपाजन्यस्यरोचम्, चतएव योगिनां स्वविहतार्थज्ञाने स्वानादिकमर्थवद्भवति, धर्मविग्रेषजन्यज्ञानाभासो वा, नन्वे-
- ४८५ वसपरोचार्थविषयानुमितेरप्यपरोचलंखादिति चेत्, सत्यम्,
  ज्ञानवत्तस्या श्रप्यपरोचविषयिष्या श्रपरोचलात्, श्रतएव पर्वतांग्रे श्रनुमितिस्याचात्करोमीत्यनुभ्यते . नन्वेवमहङ्काराधतिरिक्रात्मानुमितिरप्यपरोचा स्वादिति चेत् यद्यप्यपरोचार्थविषयलमाप(पा)द्यते, तर्द्यापिद्धिः, श्रथानुमितिविषयस्य तस्य
  ५०० साचात्करोमीत्यनुभवविषयलन्तदस्येव चैतन्यं, साचात्करो-

मीत्यनुभवात्, न चैवमनुमितेरपि धाचात्कारतयानुभवप्र-सङ्गः, अपरीचार्थविषयञ्चानवस्यायनुभूयमानवात्, घटादि-विषयेन्द्रियज्ञानेषातोऽतिरिक्तमाचात्कारताऽननु भवात . न चैवमनुमित्याप्यविद्यानिष्टित्तप्रमङ्गः, देशार्तिरिकात्मानु-५०५ मितिगोचरमाचिविषयाज्ञानाभावात्, पूर्णेब्रह्मविषया-ज्ञानस भिन्नविषयानुमित्या निरुत्त्यसमावात्, शुद्धे सत्य-जानानन्दाताने ब्रह्मणि नियमेन पचमाधादिवैप्रिकाविष-यानुमितिने सभावत्येव, तत्त्रमस्यादिवाक्यसिष्ठावैव "तस्य तावदैविचरं, यावस विमोच्या"इति श्रवणेन "बेदान्तवि-५ १ ० ज्ञानसुनिश्चितार्था"दृति वचनेन च श्रुतिजन्यज्ञानस्वैव सुक्ति-साधनवावगमात्. न चैवमात्मानुमितेर्षि प्रत्यचप्रमालेन व्यवहारप्रसङ्गः, प्रत्यच्यवहारखेन्द्रियजन्यमानगोपर्तात्, न च चचुरादाविवापरोचप्रमाणध्यकारापत्तिः, श्रात्मानुमानं श्चन्यतसिद्धापरोचताविशिष्टार्थेविषयतया देवादपरोचम्, ५१५ न तर्थेकापरेचितायां निमित्तम्, चनुरादिकन्सर्थापरोच-तायास्योजकमित्यनेनैव विशेषेण तमापगोपरोऽपरोच-तस्रात्तवस्थादिवाक्यजस्य ज्ञानस पराचम्, त्रपरीचार्धविषयलाचा चुषज्ञानवत्, तत्त्रमधिवाक्यार्थविषय-ज्ञानमपरोचम्, अविद्यानिवर्तकलात्, अग्रातिपञ्चवत्, न ५ २ • चेन्द्रियजन्यलसुपाधिः, लद्भिमताजन्यप्रत्यचे सुखादिप्रत्यचे दममस्वमसीति ज्ञाने च साधायापकलात्, न च जन्यज्ञा नस परोचलाभावे इन्द्रियजन्यलस्याधिः, जन्यज्ञानपरोचले

जिङ्गजन्यस्वस्यायप्रयोजनस्यात्, प्रपरोद्यार्थविषयतस्यैव वृत्तावपरोचता(चार्ष)इपलेन तस्य परोचनाभावयाप्रेस, भू १ भ अतस्य न प्रव्दाजन्यत्तसुपाधिः, अन्यया तत्त्वसंसिवाक्याद-परौजज्ञानामावे त्रविद्यानिष्टच्यभावाद् निमेचिष्रमङ्गाचित . प्रयोखते, प्रसितावस्रोके ज्ञामार्थवीरपरीचलव्यवसारः, तच थद्यर्थगतमपरोक्षमं तदिषयलियन्थन एव भ्राने तद्भावहार-रायुचीत, तदा देवदत्तीन सामा तिनयमाषघटविषयकप्राब्द-भ ३ ० आने यज्ञदसंख जाते तदुभयवेदिनक्शास्त्रज्ञाने अपरोच-व्यवहारप्रसङ्गः, खात्रयं प्रतापरीचार्थविषयसनिष्यभनीज्ञाने प्रतास्वयवदार दति चेत्, साम्रयस्यतीत्वम विविधतम् काश्रयप्रतिसम्बन्धिविद्धं साश्रयाभिन्नतमयदा, नादाः, कौकिकानाम्प्रभावर्थवोर्भेदप्रतीताविष ज्ञाने श्रपरोच-भू क् भू व्यवदारात् . न दितीयः, प्रानिवंचनात् स्वाअवध्यनन्ध-'परोक्षाभिषानकादिति चेत् म, महीचलेन भागमानख ष्टरायन कियापरी चर्चेत न्यक विषयान् भेदर्शेव प्रतीतेः, तसारखा अध्यसमन्ध्यपरोचमती तिविध्यलमेव निदिति वाच्यम्, मधाच जानगतमापरीच्यम्, चर्चे तु तिस्वव्यनं वाच्यम्, प्रे । किन्न कानापरीक्यपने निद्यायनमाचमेवार्थापरोक्यम, वर्षापरोद्यपचे तुत्रप्रकारेकार्यावरोद्याक्षर्वाच्यकित गौर-वम् . यद्क्रमण्रोत्रलं ज्ञानगतञ्चात्राहिद्वं वक्रमञ्ज्ञ-अतिष्यचेतुं साने तदा चामिति तस, अर्थीप निर्वतुम-श्रकातात्, निर्वे अञ्चापि संविकाति विक्रमपरीचमं किञ्च-५ ६ ५ दम् तमाम्, वसाम्बनिव मनादास्याद्यं प्रतिकेत, व वित्तन्तु

नापरोज्ञलम् घटो न संविदिति भेदप्रतीतावपि घटोऽपरोच इति व्यवहारात्, यदि च व्यवहारबसादिशिव्यानिस्क्रमपि किश्विद्धें क्वीकियते, तर्षि ज्ञान एव तदिखताम् . ननु चदि प्रत्यवज्ञानविषयलादिषये प्रत्यचलयवदारः, तदा सामान्य-५५० प्रत्यासनिजन्यज्ञानविषयलात्परमाणुरपरोच इति व्यवहा-रापत्तिः, प्रब्देन काशीख्यवदार्थञ्चानतः काशीख्यवदार्थ-श्वानामीत्वनुभवतः काभीसः पदार्थोऽपरोत्तरत्वनुभवप्रसङ्गः, प्रश्व प्रान्दं प्रौतृक्षानुभवमनुभवतक्ष्मौतृक्षमपरोचिमित्य-नुभवापातः, तथा दण्डायमासीदित्यनुभवे देवदत्ते दण्डो-पू पू पू ममेदानी(मप)न्यरोच इति खवहारप्रमङ्ग इति चेत्, न तावत्परमाणावापरोच्या व्यवहारापितः, स्रोकिकेसञ्ज्या-नस्य सिम्बितव्यात्रतिरिक्तपरमाखादिविषयतापरिज्ञानात्, तत्परिज्ञातृषान्तु विद्वाभवत्येव व्यवदारः, नापि कामीख पदार्घः (म्र)परोच इति वा ग्रौक्यमपरोचमिति **५ ६ ० वाऽनुभवप्रसङ्गः**, ज्ञानस्य ख्यम्यकात्रतया बाबाभावेन ज्ञानस्य तनाप्रचासित्तवात्, प्रत्यासित्तपचेपि तदंत्रे प्रत्यचलयञ्चनस्य तदंत्रे प्रत्यासत्तिजन्यलस्याञ्चानात्, त्रतएव देखांग्रेपि न प्रत्यचलयवहारः, किञ्च तवापि प्रत्यच-चानविषयत्रस्य सत्ताह्ण्डस्च ज्वा जानामि प्रत्यचेण जाना-**५ ६ ५ मीत्यनुभवस्थात्, यदि चेष्टापित्तस्वदाऽस्नाकमपि तुस्त्रम्,** देवदत्तः प्रत्यत्वः दण्डसु नेति व्यवदारोपि तदं प्रे प्रत्यामत्तिज-यञ्चकखाज्ञागाहेवदत्तवत् खतन्त्रप्रत्यचविषय-लाभावादा देवदत्तं विद्याय दण्डसाप्रत्यचलात्, किञ्च

चाचुषलं यदि चचुर्जन्यज्ञानविषयलं खात् तदा दखेऽपि ५० तत्मलाइ एडोममेदानी चान्य इति व्यवहारापत्ते याच्यल-मयपरोचलवत् ज्ञानानिवस्ननमेवार्थगतं स्वीकार्थं स्थात्, किश्व विश्वमनुमिनामीतिवत्पर्वतमनुमिनामीत्यव्यवद्यारा-दनुसेयलमणनुमिति विषयलाद्न्यस्थात्, तसाज्ज्ञानगत-मेवापरोच्यम्, "यसाचा"दिति श्रुतिसु खप्रकाणतादि-५०५ परलेनाणुपपन्ना, साचादिति घटादाविव ज्ञानान्तराधीन-याचात्तस्य निषेधमभावात्, किञ्च यदि मत्तानुभव इवा परोचलानुभवोपि तद्धिष्ठानाता(क)गोचरस्खात्, तदा सच-वद्परोचलमपि निष्पृतियोगिकं स्थात्, श्रतः कश्चित्रति कदाचिदपरोच इधिग्रति कदाचिन्नेति न स्थात्, यद्युक्तम-५ ८ । पराचार्यविषयलं वृत्तरेपरोचलमिति, तचा परोचलमिता-खापरोत्तव्यवहारनिमिन्नमित्यर्थः, तथाच प्रव्यवव्यवहारख इन्द्रियजन्यमाचगोचरतयेति खवचनविरोधः, न च नेदं को किकव्यवद्वार निवन्धनम्, किन्तु परीचकव्यवद्वार निवन्ध-नमिति वाच्यम्, एतस्य नैयायिकाद्यपरोचयवहार्निवन्धन-५ ८ ५ लाभावात्, न च लत्मयपरीचकव्यवहारनिवश्वनम्, लद्भि-मतपारिभाषिकप्रत्यचलसाधनेपि अभयसम्प्रतिपद्मापरोच्छ-निष्ठस त्रसादभिमतसापरोचयवद्यारनिवन्धनस प्राब्दज्ञाने त्रसाधनेनार्थान्तरलात्, न च सर्वचापीदमेव व्यवदार निवन्ध-नम तु लद्भिमतमिद्न्यप्राब्द्शानेयस्तीति साधत इति ५ ८ ० वाच्यम्, खोक्तिविरोधादेर्दिर्धातलात्, किञ्च किमचापरी-

चार्यविषयलं साधाते, खतापरोचताद। तयेनाध्यसार्यविषय-

सम्, पाचेपि ब्रह्मचो परोक्षते विद्धे तदिवयतं साधाते, उता-विद्धे, नावः, विद्धसाधनात्, न वि तत्त्रसकादिवाकास्य ब्रह्मविषयते किसिक्षितपद्यते, नत्त्वसु दितीयः पदः, तत्र ५८५ ब्रह्मविषयत्त्रस्य विद्धत्तादपरोच्यत साधने पर्यवस्ततीति चेत्र, स्वप्रकाणवादिनस्यति तस्यापि विद्धत्वात्, प्रन्यस्रति साध-नेपि विद्धसाधनसेव, नैवायिकादिभिरपीत्रस्यापरोच-साष्ट्रीकारात्. नतु तैस्स्वकीयापरोच्यानविषयत्तेनाप-रोचलाङ्गीकारेपि स्वरूपत पापरोच्यावाङ्गीकतिनि चेत्, ६०० तिस्वष्टादावापरोच्यानाद्यस्तर्भीकृतम्, प्रतस्थाध्यविक-

सोदृष्टानाः, घटासधिष्टानचैतन्यांग्रमादाय साधोपपादने चैतन्ये त्रपरोचलिख्यसिद्धिश्वां सिद्धसाधनसाद्ध्यवेतस्थे. न दितीयः, बाधात्, किञ्चानावतसाचि चैतन्याभिस्नतं यद्या-परोच्यम्, तदा कश्चन्द्र दति प्रश्नस्थले चन्द्रसम्पद्ध ज्ञातलेपि

६०५ तद्गवधारणात्मकमिति नाञ्चाननिष्टित्तिरिति स्थाभिधागात्, तच चन्द्रश्चानाष्ट्रतसाद्ध्यभेदाभावेनापरोद्ध्याभावात्तदिवयक्ञानस्यायापरोद्ध्यमनुश्चयमानभ्यस्येत, त्रनभ्यासद्ग्रायाञ्चक्ञानस्य उत्तरकाक्षे संग्रयदर्भनेन त्याऽनवधारकताक्षीकारात्, तस्मादावरकानिष्टत्तेस्स्यापरोज्यसम्स्थादिति .

र्ति श्रीवाधूखखलिसक श्रीनिवासाचार्यपादसेवासमधिगत-परावरतत्त्वयाचाक्येन तदेकदेवतेन तद्दशपरिचरणपरायणेन तत्प्रसादखन्धमदाचार्यपरनामधेयेन रामानुजदासेन विर्णितायां प्रतदूषणीचाखायाञ्चण्डमादताख्यायां

शब्दजन्यप्रत्यस्भक्तस्तमस्कृत्यः ॥

| -  |                                                                                                              |        |           |          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------|----------|
| 83 | Padumawati, Fasc. 1-4 @ 2/                                                                                   | Rs.    | 8         | 0        |
| 8  | Paricista Parvan, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                                |        | 1         | 14       |
| 3  | Liakilba-Laingalam, Pasc. 1-7 (a) /b/ each                                                                   |        | 2         | 10       |
|    | Prithiviraj Rasa, (Text) Part II, Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                       |        | 1         | 14       |
| 25 | (English) Part II, Fasc. 1                                                                                   | ***    | .0        | 12       |
|    | Prakrta Laksanam, (Text) Fasc. 1                                                                             |        | 1         | 8        |
|    | Paraçara Smrti, (Text) Vol. I, Fasc. 1-8 Vol. II, Fasc. 1-6; Vol.                                            | TIT    |           |          |
|    | F88C, 1-b (a) /b/ each                                                                                       | 111,   | 7         | 8        |
|    | Paracara, Institutes of (English)                                                                            |        | •         | 12       |
|    | Prabandhacintamani (English) Face 1-2@ /19/ anch                                                             |        |           |          |
|    | *Sāma Vēda Samhitā, (Text) Vols. I, Fasc. 5-10; II, 1-6; III, 1                                              | 77     | 2         | 4        |
|    | 1 V. 1-0: V. 1-8. (a) (b) each Face                                                                          |        | 10        | 0        |
|    | Sankhya Sutra Vrtti. (Text.) Fasc 1-4 @ /6/ coch                                                             | ***    |           | 6        |
|    | Ditto (English) Fogo 1-2 @ /19/ and                                                                          |        | 1         | 8        |
|    | Sraddha Kriva Kanmudi Fasc 1-5                                                                               |        | 2         | 4        |
| 80 | Sucruta Samhitá. (Eng.) Fasc 1 @ /12/                                                                        |        | 1         | 14       |
|    | Taittereva Samhita (Text) Food 14-45 @ 161 and                                                               | ***    | 0         | 12       |
|    | Tandya Brahmana (Toyt) Fogo 1-10 @ /e/ anal                                                                  | 2 5950 | 12        | 0        |
|    | Trantra Vartika (English) Fasc. 1-2 @ /12/                                                                   |        | N. Lauren | 2        |
|    | Tattva Cintāmaņi, (Text) Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc. 2-                                                |        | 10        | 8        |
|    | Vol. III, Fasc. 1-2, Vol. IV, Fasc. 1, Vol. V, Fasc. 1-5, Part IV, Vol.                                      | LU,    |           |          |
|    | Fasc. 1-12 @ /6/ each                                                                                        | 11,    |           |          |
|    | Tattvarthadhigama Sutrom, Fasc. 1-2                                                                          |        |           | 4        |
|    | Trikanda-Mandanam, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/                                                                    |        | 0         | 12       |
|    | Upamita-bhava-prapañca-kathā (Text) Fasc. 1-6 @ /6/ each                                                     | ***    | -         | 2        |
|    | Uvasagadasao, (Text and English) Fasc. 1-6 @ /12/                                                            |        | 2         | 4        |
|    |                                                                                                              | ***    | 4         | 8        |
|    | Varāha Purāṇa, (Text) Fasc. 1-14 @ /6/ each                                                                  | ***    | 0         | 6.       |
|    |                                                                                                              | ***    | 5         | -        |
|    | •Varsa Krya Kaumudi, Fasc. 1-6 @ /6/<br>•Vayu Purana, (Text) Vol. I, Fasc. 2-6; Vol. II, Fasc. 1-7, @ /6/ et | **     | 2         | 4        |
|    | Vidhano Pamasta Rago 1-5                                                                                     | cn     | 5         | 8        |
|    | Vienu Smrti (Text) Fogo 1-2 @ 181                                                                            | ***    | 1         | 14       |
|    |                                                                                                              | ***    | 0         | 12       |
|    | Vrhanniyadiya Puyina (Text) Fasc. 1-7 @ /6/ each                                                             | **     | 2         | 10       |
|    | Vrhannaradiya Purana, (Text) Fasc. 2-6 @ /6/                                                                 | 145    | 4         | 14       |
|    | Vrhat Svayambhū Purāņa, Fasc. 1-6                                                                            | 44     | 2         | 4        |
|    | Tibetan Series.                                                                                              |        |           |          |
|    | Pag-Sam Thi S'in, Fasc. 1-4 @ 1/ each                                                                        |        | 4         | 0        |
|    | Sher-Phyin, Vol. I, Fasc. 1-5; Vol. II, Fasc. 1-3; Vol. III, Fasc.                                           |        |           | -        |
|    | @ 1/ each                                                                                                    | 200    | 13        | 0        |
|    | Rtogs brjod dpag hkhri S'in (Tib. & Sans.) Vol. I, Fasc. 1-5; Vol.                                           |        |           |          |
| 98 |                                                                                                              |        | 10        | 0        |
|    | Arabic and Persian Series.                                                                                   |        |           |          |
|    | 'Alamgirnamah, with Index, (Text) Fasc. 1-13 @ /6/ each                                                      | ***    | 4         | 14       |
|    | Al-Muqaddasi (English) Vol. I, Fasc. 1-3 @ /12/                                                              | ***    | 2         | 4        |
|    | Ain-i-Akbari, (Text) Fasc. 1-22 @ 1/ each                                                                    |        | 22        | 0        |
|    | Ditto (English) Vol. I, Fasc. 1-7, Vol. II, Fasc. 1-5, Vol. I                                                | II,    |           |          |
|    | Fasc. 1-5, @ 1/12/ each                                                                                      | ***    | 29        | 12       |
|    | Akbarnamah, with Index, (Text) Fasc. 1-37 @ 1/ each                                                          | ***    | 2000      | 0        |
|    | Ditto English Vol. I, Fasc. 1-8; Vol. II, Fasc. 1 @ 1/ each                                                  | ac     | 9         | 0        |
|    | Arabic Bibliography, by Dr. A. Sprenger                                                                      |        | 0         | 6        |
|    | Bādshāhnāmah, with Index, (Text) Fasc. 1-19 @ /6/ each                                                       |        | 7         | 2        |
|    | Catalogue of Arabic Books and Manuscripts 1-2                                                                | 100    | 2         | 0        |
|    | Catalogue of the Persian Books and Manuscripts in the Library of                                             | the    | 1000      | NE DIE   |
|    | Asiatic Society of Bengal. Fasc. 1-3 @ 1/ each                                                               | ***    | 3         | 0        |
|    | Dictionary of Arabic Technical Terms, and Appendix, Fasc. 1-21                                               | . @    |           |          |
|    | 1/ each                                                                                                      | 1115   | 21        | 0        |
|    | Farhang-i-Rashidi, (Text) Fasc. 1-14 @ 1/ each                                                               |        | 14        | 0        |
|    | Fihrist-i-Tusi, or, Tusy's list of Shy'ah Books, (Text) Fasc. 1-4 @ /                                        | 12     | 200       | E PE     |
|    | each 1 No. 1 O O IC                                                                                          |        | 0         | 0        |
|    | Futuh-ush-Sham of Waqidi, (Text) Fasc. 1-9 @ 6 each                                                          | 1      | 3         | 6        |
|    | Ditto of Azadi, (Text) Fasc. 1-4 @  6  each                                                                  | -      | L         | 8        |
|    | Haft Asman, History of the Persian Masnawi, (Text) Fasc. 1                                                   |        | 0         | 12       |
|    | History of the Caliphs, (English) Fasc. 1-6 @ /12/each                                                       | 0 339  | 3.7       | 8 2      |
| 1  | Iqbalnamah-i-Jahangiri, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/ each                                                          |        | 20        | 365-1002 |
|    | Isabah, with Supplement, (Text) 51 Fasc. @ /12/ each                                                         | 10     | 35        | 4        |
| 1  | Maasir-ul-Umara, Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc. 1-9; Vol. III, 1                                          | 10;    |           | Wind     |
| -  | Index to Vol. I, Fasc. 10-11; Index to Vol. II, Fasc. 10-<br>Index to Vol. III, Fasc. 11-12@ /6/each         | 4 ;    | 70        | 2        |
|    | Index to Vol. 111, Fasc. 11-12@ /6/each                                                                      | -      | 13        | 14       |
|    | Maghazi of Waqidi, (Text) Fasc, 1-5 @ /6/ each                                                               |        | HE .      |          |
|    | * The other Fasciculi of these works are out of stock, and complete                                          | SODA   | 95 Of     | MINIOU   |
| 10 | e supplied.                                                                                                  | 100    |           |          |
|    |                                                                                                              |        |           | STATE OF |

zed by Google

| Muntakhabu-t-Tawarikh, (Text) Fasc. 1-15 @ /6 each ks.                                                                                              | 5       | 10   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------|
| Muntakhabu-t-Tawarikh, (English) Vol. I, Fasc. 1-7; Vol. II, Fasc.                                                                                  | 10      |      |
| 1 5 and 3 Indexes; Vol. III, Fasc. 1 @ /12/ each<br>Muntakhabu-l-Lubāb, (Text) Fasc. 1-19 @ /6/ each                                                | 7       | - 2  |
| Ma'asir-i-'Alamgiri, (Text), Fasc. 1-6 @ /6/ each                                                                                                   | 2       | 4    |
| Nukhhatu-l-Fikr. (Text) Fasc. 1                                                                                                                     | 0       | 6    |
| Nizami's Khiradnamah-i-Iskandari, (Text) Fasc. 1-2 @ /12/ each                                                                                      | 1       | . 8  |
| Riyazu-s-Salatin, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                                                                       | 3       | 12   |
| Ditto Ditto (English) Fasc. 1-5                                                                                                                     | 1       | 14   |
| Ditto (English) Fasc. 1-14 @ /12/ each                                                                                                              | 10      | 8    |
| Ditto Index                                                                                                                                         | 1       | 0    |
| Tārikh-i-Fīrūz Shāhi of Ziyāu-d-dīn Barni (Text) Fasc. 1-7 @ 6 each                                                                                 | 2       | 10   |
| Tārīkh-i-Fīrūzshāhi, of Shams-i-Sirāj Aif, (Text) Fasc. 1-6 @  6  each                                                                              | 3       | 0    |
| Ten Ancient Arabic Poems, Fasc. 1-2 @ 1/8/ each Wis o Ramin, (Text) Fasc. 1-5 @ /6/ each                                                            | 1       | 14   |
| Zafarnāmah, Vol. I, Fasc. 1-9, Vol. II, Fasc. 1-8 @ /6/ each                                                                                        | 6       | 6    |
| Tuzuk-i-Jahāngirī (Eng.) Fasc. 1                                                                                                                    | 0       | 12   |
|                                                                                                                                                     |         |      |
|                                                                                                                                                     |         |      |
| ASIATIC SOCIETY'S PUBLICATIONS.                                                                                                                     |         |      |
| [20] [40] U [40] [20] [20] [20] [20] [20] [20] [20] [2                                                                                              | 00      |      |
| 1. ASIATIC RESEARCHES. Vols. XIX and XX @ 10/each 2. PROCEEDINGS of the Asiatic Society from 1865 to 1869 (incl.) @ /6/per                          | 20      | - 10 |
| No.; and from 1870 to date @ /8/ per No.                                                                                                            |         |      |
| 8. JOURNAL of the Asiatic Society for 1843 (12), 1844 (12), 1845 (12), 1846                                                                         |         |      |
| (5), 1847 (12), 1848 (12), 1866 (7), 1867 (6), 1868 (6), 1869 (8), 1870 (8),                                                                        |         |      |
| 1871 7, 1872 (8), 1873 (8) 1874 (8), 1875 (7), 1876 (7), 1877 (8), 1878 (8), 1879 (7), 1880 (8), 1881 (7), 1882, (6), 1883 (5), 1884 (6), 1885 (6), |         |      |
| 1886 (8), 1887 (7), 1888 (7), 1889 (10), 1890 (11), 1891 (7), 1892 (8),                                                                             |         |      |
| 1893 (11), 1894 (8), 1895 (7), 1896 (8), 1897 (8), 1898 (8), 1899 (8),                                                                              |         |      |
| 1900 (7) & 1901 (7), 1902 (9), 1903 (8), @ 1/8 per No. to Members                                                                                   |         |      |
| and @ 2/per No. to Non-Members.                                                                                                                     |         |      |
| N.B.—The figures enclosed in brackets give the number of Nos. in each Volute. Centenry Review of the Researches of the Society from 1784-1883       | ume.    | -    |
| A sketch of the Turki language as spoken in Eastern Turkistan, by                                                                                   | 0       | 0    |
| R. B. Shaw (Extra No., J.A.S.B., 1878)                                                                                                              | 4 -     | 0    |
| Theobald's Catalogue of Reptiles in the Museum of the Asiatic Society                                                                               |         |      |
| Extra No., J.A.S.B., 1868) Catalogue of Mammals and Birds of Burmah, by E. Blyth (Extra No.,                                                        | 2       | 0    |
| JASB 1875)                                                                                                                                          | 1       | -    |
| 5. Anis-ul-Musharrahin                                                                                                                              | 3       | 0    |
| 6. Catalogue of Fossil Vertebrata                                                                                                                   | 3       | 0    |
| 7. Catalogue of the Library of the Asiatic Society, Bengal                                                                                          | 3       | 8    |
| 8. Inayan, a Commentary on the Hidāyah, Vols. II and IV, @ 16/ each 9. Jawamlu-l'ilm ir-riyāzī, 168 pages with 17 plates, 4to. Part I               | 32      | 0    |
| 10. Khizanatu-l-'ilm                                                                                                                                | 4       | 0    |
| 11. Mahabharata, Vols. III and IV, @ 20/ each                                                                                                       | 40      | 6    |
| 12. Moore and Hewitson's Descriptions of New Indian Landontens                                                                                      | 100     |      |
| 13. Sharaya-ool-Islam                                                                                                                               | 18      | 0    |
| 14. Tibetan Dictionary, by Csoma de Körös                                                                                                           | 4       | 0    |
| 15. Ditto Grammar " "                                                                                                                               | 10<br>8 | 0    |
| 10. Nacmiracabdamrta, Parts I and II (a) 1/8/                                                                                                       | 3       | 0    |
| 17. A descriptive catalogue of the paintings, statues, &c., in the rooms of                                                                         |         |      |
| the Asiatic Society of Bengal, by C. R. Wilson  18. Memoir on maps illustrating the Ancient Geography of Kaśmir, by                                 | 1       | 0    |
| M. A Stein, Ph.D., Jl. Extra No. 2 of 1899                                                                                                          | 4       |      |
|                                                                                                                                                     | 7 18    | -    |
|                                                                                                                                                     |         |      |
| Notices of Sanskrit Manuscripts, Fasc. 1-29 @ 1/ each                                                                                               | 10      |      |
| Nepalese Duddhist Sanskrit Literature by D. D. T. 3511                                                                                              | 5       | ő    |
| N.B.—All Cheques, Money Orders, &c., must be made payable to the "Tree Asiatic Society," only.                                                      | esurer  |      |
|                                                                                                                                                     | - 10    |      |
| Books are supplied by VP.P.                                                                                                                         |         |      |
|                                                                                                                                                     |         |      |

Books are supplied by V.-P.P

od by Google